992 REAL ACADEMIA DE CIENCIAS,
TAY
: i}g‘ °  BELLAS LETRAS Y NOBLES ARTES
TR DE CORDOBA

Instituto de Estudios Califales

Al~Mulk

Anuario de Estudios Arabistas
II Epoca N.°23 - Afio 2025
LA ALIMENTACION EN AL-ANDALUS

Al-Mulk. Anuario de Estudios Arabistas. N.° 23 - Afio 2025



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA

M.* ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

Universidad de Malaga

RESUMEN: En este texto se aborda el analisis de los epigrafes arabes que ostentan di-
versos recipientes ceramicos de mesa y de algunos otros relacionados con el almacenaje
o con el transporte de alimentos. Se determinan las técnicas de realizacion de estos
epigrafes, las modalidades de escritura utilizadas y los textos reproducidos, asi como el
caracter y las posibles funciones u objetivos con que fueron realizados. En cuanto al
ambito cronoldgico, abarcard todo el periodo andalusi, a través de una seleccion de
piezas representativas de cada uno de los periodos, desde las mas tempranas muestras,
entre los siglos VIII y IX, hasta la etapa bajomedieval.

PALABRAS CLAVE: Epigrafia drabe. Recipientes de mesa. Ceramica. Al-Andalus

ABSTRACT: This text analyzes the Arabic inscriptions found on various ceramic table-
ware and other items related to food storage or transport. It identifies the techniques
used to create these inscriptions, the writing styles employed, and the texts reproduced,
as well as the nature and possible functions or purposes for which they were made.
Chronologically, it covers the entire Andalusian period, through a selection of repre-
sentative pieces from each period, from the earliest examples, between the 8th and 9th
centuries, to the late Middle Ages.

KEYWORDS: Arabic epigraphy. Tableware. Ceramics. Al-Andalus.

unque centraré mi atencion en los recipientes de mesa, como indica el
titulo de este texto, también aludiré a grandes contenedores relacionados
con el almacenaje y transporte de determinados alimentos, liquidos o ari-
dos. Estos recipientes, generalmente realizados en ceramica, adaptaron paulatina-
mente sus formas y tipologia a los cambios introducidos en la etapa posterior a la
conquista rabo-islamica del 711" y el indicador mas claro de esa transformacion

! La evolucién de recipientes ceramicos relacionados con la alimentacion desde la tardoanti-
giiedad hasta finales del siglo IX ha sido bien analizada por GUTIERREZ LLORET (2011: 201-
205, figs. 6-7) y por AMOROS Ruiz (2022: 66-68). En las Jornadas Cientificas El siglo VIII.
Procesos de islamizacion y materialidad en el Mediterraneo, celebradas los dias 3-5 de no-
viembre de 2022 en el MARQ (Alicante), y de cuyo Comité Cientifico formé parte, se aborda-
ron desde diversas perspectivas las trans-formaciones habidas en la peninsula y en enclaves del
Magreb durante esa centuria:

AL-MuLk 23 (2025) 201-227



202 M.» ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

la proporcionan los letreros en lengua y grafia arabes que algunos de ellos pre-
sentan.

LAS PRIMERAS MANIFESTACIONES CALIGRAFICAS SOBRE RECIPIENTES DE MESA

Empezaré por hacer alusion a las mas tempranas muestras de escrituras arabes
sobre recipientes ceramicos de mesa. Estas primeras manifestaciones caligraficas
arabes sobre objetos ceramicos suelen ser graffiti o escrituras mas o menos es-
pontaneas, realizadas mediante incisiones con un objeto punzante, a veces sobre
la pasta blanda atn sin cocer, o pintadas sobre la superficie de la pieza ya termi-
nada?.

Aludiré a algunos ejemplos que cuentan con contexto arqueoldgico y pro-
ceden unos del yacimiento del Tolmo de Minateda (Hellin, Albacete), antigua
madinat Tyyuh del Pacto de Tudmir y otro de arrabal de Saqunda (Cérdoba). En
primer lugar, se debe destacar una botella de tipologia visigoda [FIG. 1], que pre-
senta una sorprendente secuencia caligrafica arabe pintada sobre la superficie ya
terminada de la pieza. Esta botella estratigraficamente corresponde a niveles del
siglo VIII y ha sido analizada en detalle y publicada (Martinez, Gutiérrez, Amoros
2016). La lectura del grafito arabe que se plante6 en dicha publicacion es hipoté-
tica, debido a la dificultad de interpretacion por la ausencia de segmentacion entre
términos y entre grafemas, pero si se pudo establecer con seguridad, que se repro-
duce el término masyid («mezquitay) tras un antropénimo y que lo escrito difiere
del tipo de leyenda que habitualmente se reproduce en los graffiti de piezas cera-
micas, pues estos suelen referirse, como se vera después, a marcas de taller o a
nombres de artesanos o de posibles destinatarios.

Este mismo yacimiento ha proporcionado también otras muestras tempra-
nas de grafitos realizados sobre ceramica, que fueron publicadas por Sonia Gutié-
rrez Lloret (Gutiérrez 2006; Gutiérrez 2007: 299-300, fig. 5). Se trata de una mar-
mita y una tapadera bien fechadas contextual y estratigraficamente en la primera
época emiral y con escritos en 4rabe’, incisos con un elemento punzante sobre la
pasta aun sin cocer, uno con una marca de alfarero o de taller tras el término “‘amal
(«obra de») y otro de contenido religioso, con la basmala completa*. Como sefial6
S. Gutiérrez, el hecho de que estos escritos se realizaran con trazos incisos sobre

https://reunionescientificas.marqalicante.com/siglo-viii-procesos-de-islamizacion-y-mate-
rialidad-en-el-mediterraneo/.

2 Sobre las diversas técnicas empleadas para la realizacién de los epigrafes sobre recipientes
ceramicos (BARCELO 2018: 236, 241-244).

3 En su momento, Manuel Acién Almansa y yo misma tuvimos ocasion de realizar la lectura
y traduccion de estos escritos a peticion de Sonia Gutiérrez.

4 Bl inicio de la basmala también se puede leer en una tapadera de morfologia visigoda, ha-
llada en Santa Lucia del Trampal (Céceres) y fechada en el siglo VIII (BARCELO 1999: 209;
FERRER, GRAZIANI, MARTINEZ 2015: 336).



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA 203

las piezas frescas, alin si cocer, indica que las hubieron de escribir los respectivos
alfareros y, en base a su probable origen local, también remiten a un temprano y
significativo grado de arabizacion.

En cuanto a Saqunda (Cérdoba), la pieza en cuestién es una tinaja, con
contexto arqueoldgico también del s. VIII (Casal 2018: 127, nota 52; Casal 2019:
351-356, 761-782; Martinez, De Miguel, Gutiérrez 2020: 182, fig. 17), en cuyo
solero se reproduce un breve texto coranico (Q. I1I, 44), wa-inna Allah Rabbt
(«ciertamente Dios es mi Sefior») tallado en relieve en una grafia cufica cuidada
y de rasgos avanzados para su datacion [FIG. 2]. Sin duda, este epigrafe hubo de
tener, por su ubicacion, una finalidad o un caracter profilactico o protector en
origen. Se conocen otros casos similares, como el reposadero de tinaja, de crono-
logia posterior, hallado en el Cortijo del Cura (Cérdoba), en cuyo solero se re-
produce la risala, o mision profética de Muhammad (Castillo, Garcia 2013: 172-
173, lam. 13, fig. 7).

La epigrafia en general es un marcador inequivoco del proceso de arabiza-
cion y de islamizacion que tuvo lugar entre las poblaciones de la peninsula Ibérica
con posterioridad a los acontecimientos del 711. En ese sentido, es indudable que
las manifestaciones que se acaban de sefialar, con contexto arqueologico del s.
VIII o del emirato posterior, proporcionan informacion sobre los niveles de ara-
bizacion y de islamizacion o sobre intercambios culturales, por ejemplo; una in-
formacion que se afiade a la posible funcion o el posible objetivo con el que fueron
realizadas en su contexto de origen.

RECIPIENTES DE MESA DE LOS SIGLOS X Y XI

Habra que esperar al s. X para que el triunfo del estado islamico y la proclamacion
del emir omeya °“Abd al-Rahman III como califa en el ailo 316/929, con el lagab
honorifico de al-Nasir li-din Allah, tengan repercusion en todos los &mbitos, entre
ellos el epigrafico, con la adopcion de una nueva escritura de aparato, que sera la
utilizada en las inscripciones que conmemoraban las fundaciones ordenadas rea-
lizar por el soberano o en los diversos objetos suntuarios ejecutados en los talleres
de la dar al-sina‘a califal®. Todas estas manifestaciones formaban parte esencial
del sistema propagandistico del califato omeya y de su nueva legitimad y, junto a
la calidad y amplitud de las relaciones diplomaticas y politicas mantenidas con
los poderes vecinos, proyectaban la autoridad y el prestigio del Estado califal
(Martinez 1999a: 135-139; Martinez 2024).

Por lo que respecta al tema que nos ocupa, me referiré a algunos objetos
ceramicos procedentes de Madinat al-Zahra’, la ciudad de fundacion califal ome-

5 He tenido ocasi6n de tratar en detalle estas cuestiones en varias publicaciones (MARTINEZ
1995; MARTINEZ 2001; MARTINEZ, ACIEN 2004; MARTINEZ 2015a: 29-42; MARTINEZ 2023: 317-
325).



204 M.* ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

ya situada en las afueras de Coérdoba. Este conjunto arqueologico, la zona del
Alcéazar de Madinat al-Zahra’ en concreto, ha proporcionado modalidades de es-
critura sobre recipientes ceramicos, que plantean interrogantes acerca de su fun-
cion y significado. Son piezas del servicio de mesa, pertenecientes a la vajilla
califal de lujo, la denominada «ceramica verde y manganeso» [FIG. 3], en la que
predominan los colores verde y blanco, de una gran carga simbolica (Barceld
1993; Acién 1996: 183-184), y cuyos epigrafes, en un cufico muy cuidado y de
gran relieve, reproducen por regla general el término al-mulk («la soberania»),
convertido en un auténtico simbolo del poder y la autoridad califal omeya, y en
alglin caso baraka («bendiciony) (Ocaiia 1970: 34-35, lam. XVIII; Cano 1996:
33-35: Martinez 1997a: 134, nota 4; Montilla 2025: 128-131; Martinez 2025a:
175-176).

Estas ceramicas requerian una técnica de ejecucion compleja: a la pieza ya
modelada se le aplicaba un primer vidriado blanco de plomo, sobre el que se pin-
taban los elementos decorativos y epigraficos, con manganeso (para el negro) y
con oxido de cobre (para el verde), y un esmaltado final (Torres Balbas 1973:
776-782; Escudero 2001: 400). Pues bien, junto a esos epigrafes en grafia so-
lemne, algunas de estas piezas presentan otros escritos marginales, realizados en
menor tamafio y con un tipo de escritura mas proxima a la utilitaria. Dichos es-
critos marginales estan pintados en negro (manganeso) sobre el vidriado blanco
que recubre la superficie de estas piezas y habrian sido ejecutados por los propios
alfareros. Todos ellos reproducen una serie de antropoénimos, los cuales fueron
recopilados en su mayor parte en la monografia de Carlos Cano Piedra dedicada
a este tipo de ceramicas (Cano 1996: 36, fig. 64) y han sido estudiados reciente-
mente por Irene Montilla (Montilla 2025: 132, fig. 9-10). A peticion del director
del Conjunto Arqueologico de Madinat al-Zahra’, Antonio Vallejo Triano, me he
encargado de la lectura y andlisis de estos breves escritos, dedicando especial
atencion a los no incluidos o no leidos en la relacion de Cano Piedra.

Algunos ejemplares presentan dos antropénimos, como el ataifor® en que
se reproduce el término al-mulk en el epigrafe central y los nombres Fa’iq y Gitrif
como leyendas marginales, encima y debajo del anterior y enfrentados en espejo
[FIG. 4] (Martinez 2025a: 176-177, fig. 13-9)". Puntualmente, en algunos otros
ataifores se incluye la mencion de algln ism femenino seguido del calificativo
yariya (pl. yawart), relativo a la condicion de «esclava o concubinay» del harén
del califa, como el ataifor en el que se reproduce la leyenda Yasamin al-pariva

¢ Los ataifores son piezas del servicio de mesa para la presentacion de alimentos, aunque
algunos ejemplares de cronologia posterior al califato omeya pudieron servir también para la
preparacion de recetas (GILOTTE, CACERES, DE JUAN 2017: 56).

7 La lectura del ism Fa’iq no ofrece ninguna dificultad, pero el otro fue interpretado como
Gitrif por Carmen Barceld (BARCELO 2014: 136-137). Posteriormente Guillermo Rosell leyo,
creo que erroneamente, el ism Gitrif como Sattarin [sic], «perfumistas» (ROSELLO 2015: 70).



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA 205

(Ocafia 1970: 35; Martinez 2022: 105-106, fig. 3; Barcel6 2023: 188-189, fig. 11)
[FIG. 5).

Una gran parte de estos nombres, como Rasiq, Mubarak, Nasr, Fa’iq o
Maystr [FIG. 6], coinciden con los que se consignan en otros objetos suntuarios
realizados en los talleres califales y en algunas inscripciones monumentales rela-
cionadas con la arquitectura, y han sido identificados con artesanos o, con mayor
probabilidad, con ashab («jefes») de los diversos talleres de la dar al-sind‘a cali-
fal (Martinez 1995: 142-144; Martinez 1999b: 90). Los que se consigan sobre
estos recipientes ceramicos han sido considerados como «las firmasy de los arte-
sanos que realizaron o que decoraron dichas piezas (Ocafia 1970: 35; Cano 1996:
36), a pesar de que en ninglin caso estos antroponimos aparecen precedidos del
término “amal («obra de»), como es habitual en los epigrafes sobre otros soportes
0 en piezas ceramicas orientales® y en algunas andalusies mas tardias.

Pero es que, ademas, se han conservado algunas piezas cerdmicas cuyos
grafitos hacen dudar de que esa identificacion de los antropénimos consignados
con firmas de los artesanos pueda ser aplicable en todos los casos. Es lo que su-
cede con los ataifores de Madinat al-Zahra’ que reproducen el ism Nasr, bien ais-
lado o bien seguido del nombre de oficio al-tabbah («el cocinero»)’ [FIG. 7]. Este
mismo texto, Nasr al-tabbah («Nasr el cocinero») se repite en otros ataifores de
al-Zahra’: en uno se conserva casi entero y en otros dos de manera muy fragmen-
taria [FIG. 8]. El nombre Nasr es suficientemente conocido a través de la epigrafia
lapidaria, pues aparece tras el término ‘amal («obra de») en pilastras y capiteles
del interior del Salon Rico de al-Zahra’ (Martinez 1995: 114, 143, n.° 6), en la
Mezquita Aljama de Coérdoba, en una cartela del interior del mihrab, y en un ca-
pitel del Bafio del Albaicin, en Granada (Ocafia 1936-1939: 166-167, n.° 1; Ocafia
1986: 65, lams. I-1V), pero es la primera vez que se documenta en compaiiia de
ese nombre de oficio. Si tenemos en cuenta la funcion de este tipo de piezas ce-
ramicas, servicio de mesa, la ausencia del término “amal y el significado del tér-
mino al-tabbah, es legitimo plantear la hipotesis de que este Nasr al-fabbah no
fuese el artesano que realiz6 o decoro estas piezas, sino el destinatario de las mis-
mas. Lo mismo se puede decir en el caso de otro ataifor'® [FIG. 9], cuyo grafito
reproduce el ism Fath, también conocido por la epigrafia lapidaria (Martinez

8 Como en el conocido cuenco de cerdmica procedente de Raqqa y conservado en el Museo
de Damasco, cuyo epigrafe reproduce ‘amal Ibrahim al-Nasrani («obra de Ibrahim el cris-
tiano»), y la indicacion de que se realizo en Hira «para el principe Sulayman, hijo del Principe
de los creyentes» (ABDELJAOUAD 2020: 51).

° En un articulo de Sonia Gutiérrez sobre la arqueologia de la produccion artesanal en Al-
Andalus se alude a este ataifor y a otros de Madinat al-Zahra’ de caracteristicas similares, pero
sin proporcionar la lectura de estos epigrafes marginales, que ha permanecido sin descifrar
hasta ahora (GUTIERREZ 2016: 586-587, fig. 4, lam. XXX VII).

10 Reproducido por Sonia GUTIERREZ (2016: 587, fig. 4, lam. XXXVII)



206 M.* ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

1995: 142-143), seguido del calificativo al-“arif'!, cuyo significado en este con-
texto omeya es el de «el inspector», «el maestro de obras», quien debia ser el
destinatario de la pieza, al igual que Fa’iq, «gran servidor» (al-fata I-kabir) del
califa al-Hakam II (Martinez 2015b: 28, 67, n.° 19; Barcel6 2019: 397-400, n.° 2),
cuyo nombre se consigna en el ataifor con doble leyenda marginal ya mencionado,
y al igual que las yawar? del harén califal, también citadas antes. En todos estos
casos, insisto, se trataria de los destinatarios de las piezas y no de quienes las
realizaron o decoraron.

No quiero dejar de mencionar, en este contexto de Al-Andalus omeya, los
hallazgos ceramicos realizados en pecios de Agay y Batéguier, en las costas del
sur de Francia, por su indudable interés para el tema que nos ocupa. Se trata de
una serie de recipientes ceramicos de escaso tamario, jarras, anforas, botellas, que
ostentan en su superficie grafitos incisos y han sido datados entre finales del siglo
IX y la primera mitad s. X'2. Las analiticas bioquimicas realizadas han permitido
determinar que las arcillas de estos recipientes proceden de la Bética y que la
mercancia mayoritaria de este comercio maritimo no era otra que el vino tinto'?,
que procedente de Al-Andalus se transportaba desde las costas del levante penin-
sular (Ricarté, Gutiérrez 2015: 213-216, 222-224). La lectura de estos grafitos
incide en este sentido, pues entre los diversos antroponimos consignados [FIG.
10], Ahmad, Muhammad, Sa‘id, Hasan o Abu Hasan, se incluye repetidamente
un término muy significativo: sani/sani/sabi’, que entre otras posibles lecturas y
significaciones tiene la de «comerciante de vinoy», «el que comercia y transporta
vino de un territorio a otro». Por tanto, otra vez se plantea la posibilidad de que
estos antroponimos se refieran bien a los marinos que comerciaban con estos pro-
ductos, bien a los destinatarios o los propietarios de estos recipientes.

En cuanto al siglo XI, tras la caida del califato omeya y la fragmentacion
politica de Al-Andalus'®, dos taifas destacan en el 4mbito de la cerdmica epigra-
fiada, la de Sevilla y la de Valencia. Es de especial relieve la vajilla de lujo de los
Banii “Abbad sevillanos, que ha sido estudiada por Anja Heidenreich y Carmen
Barcelo y, desde el punto de vista epigrafico en especial por esta ultima (Barcelo

' Este término aparece con scriptio defectiva, sin el grafema ya’ inicial de prolongacion. V.
MARTINEZ ENAMORADO (2015: 144, 1am. II) reprodujo parcialmente este epigrafe (sin el ism)
y ley6 erréneamente al-‘izz wa-..., traduciendo también de forma andémala el sustantivo “izz
como «la bendicién y...».

12 Tuve ocasion de estudiar dichos escritos a peticion de Catherine Ricarté y de Sonia Gutié-
rrez.

13 Sobre las variedades de uvas cultivadas y la produccién de vino en Al-Andalus entre los
siglos X y XV, véase LAGARDERE (1997). Sobre este comercio en el Mediterraneo BRAMOULLE
ETAL. (2018: 200-202).

14 Son varias las publicaciones que han visto la luz en las tiltimas décadas sobre el siglo XI
andalusi. en algunas de ellas he podido colaborar, analizando el aspecto especifico de la epi-
grafia de ese periodo (Z0zAYA, KURTZ 2014; SARR 2018; MALPICA 2019; GARCIA 2025).



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA 207

2007: 305-306, n.° 3.2; Barceld, Heidenreich, 2014; Heidenreich, Barcelo 2017;
Barcel6 2023)"°.

Las piezas de los Banii “Abbad que aqui interesan son unos ataifores ex-
cepcionales, en loza dorada, realizados en la dar al-sina‘a de estos soberanos de
Sevilla. Se conservan ejemplares o fragmentos de ellos en el Museo Arqueologico
de Sevilla, en el Museo de Silves y en el Museo Arqueologico de Coérdoba, entre
otros. Por su borde superior discurre una inscripcion cufica [FIG. 11] de la misma
modalidad grafica que presentan las inscripciones lapidarias de la dinastia (Mar-
tinez 2014a: 176-177, fig.11; Martinez 2015a: 47-49). Sus textos, reconstruidos
por Carmen Barcel6 (Barceld, Heidenreich 2014: 266-269; Barcelo 2023: 179-
182), reproducen uno de los formularios-tipo de las inscripciones fundacionales
del alcazar de Madinat al-Zahra’ y de los objetos suntuarios de marfil o metal
califales (Martinez 1995: 138-142; Martinez 1999b: 86, 94, nota 45), retomados
por los soberanos de esta dinastia taifa, y especifican que estos objetos fueron
ordenados realizar bien por orden del primer soberano “abbadi, al-Mu‘tadid bi-
Llah (1041-1069) o bien por su sucesor al-Mu‘tamid “ala Allah (1069-1091) [FIG.
12], quienes aparecen con los mismos lagab/s en Allah que en las inscripciones
monumentales, afiadiendo a los dos precedentes los de al-Mansiir bi-fadl Allah y
al-Mu’ayyad bi-nasr Allah, respectivamente'®. Se consignan también los nombres
de los encargados de la ejecucion, tras “ala yaday («bajo la direccion dey») y se
especifica que la pieza fue realizada «en su alcazabay (fi gasabati-hi)'". El talante
del formulario utilizado, que no es el habitual de objetos ceramicos, como se ha
adelantado, junto al tipo de grafia empleado, indica que estos objetos de lujo te-
nian un caracter eminentemente conmemorativo, protocolario y propagandis-
tico'®.

Por lo que respecta a la ceramica de mesa de la taifa de Valencia, cuyos
soberanos eran de origen eslavo (Barceld 1998: 81-84, 145-188; Barcel6 2016;
Martinez 2018: 93), en excavaciones recientes ha venido apareciendo una abun-
dante serie de ataifores, vidriados en verde y blanco, como los del califato omeya.
Algunos estan completos, otros son solo fragmentos, de los que se han localizado
en torno a 100, pero, por los epigrafes que presentan en la zona central, en un

13Y por mi misma en el contexto de la grafia propagandistica del resto de taifas andalusies
(MARTINEZ 2014a: 177; MARTINEZ 2018: 117-118, fig. 22; MARTINEZ 2025b: 707-708).

16 Sobre los lagab/s honorificos en Allah, que habia sido prerrogativa califal, de los soberanos
de la taifa “abbadi (MARTINEZ 2014a: 176-177; MARTINEZ 2018: 116-118; MARTINEZ 2025b:
707-708).

17 Lectura de C. Barcelé que corrige la anterior bi-qasri-hi («en su palacio») de la misma
autora (BARCELO 2023: 179, 181-182).

'8 Fue Manuel Acién Almansa quien en primer lugar llamd la atencion sobre estas piezas de
la vajilla de reflejo dorado, y su relacion con la grafia propagandistica de los soberanos °a-
bbadies, en un articulo sobre la cultura material del siglo XI (ACIEN 2001: 509-510), reeditado
en el volumen 2 de sus Obras escogidas (ACIEN 2021: 713, figs. 36-37.)



208 M.* ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

ctfico simple muy cuidado y con rasgos graficos iniciados en el siglo X1, se puede
afirmar que todos pertenecen al mismo tipo.

En un poster de Pau Armengol y Carmen Barceld, presentado en el X/
Congreso de la Asociacion Internacional para el Estudio de la Cerdmica Medie-
val y Moderna en el Mediterraneo, celebrado en Ravena, julio 2024, se dieron a
conocer estas piezas [FIG. 13], con la lectura e interpretacion de sus inscripciones,
detallando otros ejemplares similares aparecidos en Albarracin, Toledo, Malaga
o Mértola'. El interés de estas objetos deriva de las breves expresiones reprodu-
cidas en sus epigrafes, pues hasta ahora no se habian documentado ni descifrado
correctamente®”. Todos estos epigrafes empiezan con el imperativo kul, de la raiz
akala («comery), seguido de una serie de sustantivos, formados por denominati-
vos en femenino, que designan nombres de hasta cuatro recetas andalusies, cono-
cidas por las fuentes arabes medievales y por los recetarios conservados. Estos
breves epigrafes reproducen los siguientes textos: kul bagliyya («come ba-
qliyyva»), de baql, verdura, un estofado de carne y verduras de origen oriental e
introducido en Al-Andalus por el famoso Ziryab; kul gar‘iyya («come gar‘iyya»),
de gar‘, calabaza, un guiso en el que predomina la calabaza; kul yulaydiyya
(«come yulaydiyyay), del diminutivo yulayd, con el significado de ‘encostrado’,
que debe referirse a la técnica, que describe Manuela Marin, de encostrar con
huevos batidos una receta ya casi terminada, habitualmente de berenjenas (Marin
2020), como se indica en el recetario del murciano Ibn Razin al-Tuyibt (Marin
2007; Rueda 2024: 16-17); y por Ultimo kul gassaniyya («come gassaniyya),
receta de origen oriental, de carne de cordero con leche agria. Debe su nombre a
los gassanies, dinastia arabe cristiana vasalla del imperio bizantino y pronto isla-
mizada (Lapidus 1988: 16, 17, 42). Todas estas recetas se usaban en Al-Andalus
y el Magreb y aparecen recogidas en el recetario de Ibn Razin®'.

Puede elucubrarse acerca del sentido, o del porqué, de estos escritos que
incitan a comer determinados platos, incluyendo el objetivo puramente comercial,
pero lo que esta claro es que estas piezas, por sus caracteristicas, estaban destina-
das a las élites sociales, la hassa del momento, a los propios soberanos de la taifa,
a sus familiares, a personas de su entorno o a los altos cargos de la administracion.

19 Recientemente se ha publicado el estudio de estas cerdmicas por las mismas autoras
(ARMENGOL, BARCELO 2024)

20 En publicaciones anteriores se interpretd erréneamente alguno de estos epigrafes (BARCELO
2018: 257-258, fig. 10).

21 Sobre la interpretacion de los epigrafes y descripcion de las recetas citadas (ARMENGOL,
BARCELO 2024: 34-41, 47-52).



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA 209

ALGUNOS RECIPIENTES Y GRANDES CONTENEDORES CERAMICOS DE LOS SIGLOS
XII-XTV

De la etapa de dominio almoravide, entre finales del siglo XI y primera mitad del
XII, solo voy a tratar de los epigrafes que ostentan las ceramicas procedentes del
interesantisimo yacimiento arqueologico de Albalat (Romangordo, Caceres). He
tenido ocasion de conocer y analizar estas inscripciones a peticion de Sophie Gi-
lotte, la responsable de las excavaciones que se vienen realizando en dicho en-
clave. La primera pieza a resefiar, entre otras que ha proporcionado el yacimiento,
es un fragmento de cantaro [FIG. 14] que presenta un grafito en arabe dispuesto
en vertical y realizado con trazo inciso mediante un elemento punzante sobre la
pasta de barro atin fresca. En ¢l se puede leer el ism Mufarriy, con todos los gra-
femas unidos por un trazo que marca la linea de base de escritura?’. Este ism se
documenta en epigrafes de Al-Andalus y del Magreb datados en la primera mitad
del siglo XII*.

La otra pieza de la misma procedencia es un fragmento de tinaja globular,
con dos lineas de grafia arabe [FIG. 15], en un estilo proximo a la cursiva y con
anotacion subsidiaria de puntos diacriticos. El texto reproducido es hada (sic, por
hadihi) habiya li-Halifa / bn Yisuf bn ... («esta es una tinaja de Haltfa b. Yasuf
b. ...» 0 «esta es una tinaja para Haltfa b. Yaisufb. ...») (Caceres et al. 2016: 316;
Gilotte, Caceres, Martinez 2017: 62-63, n.° 13). Se trata de una inscripcion muy
relevante porque es la primera vez que se documenta en el registro material y
epigrafico andalusi el término habiya («tinaja»)** y porque ratifica que los antro-
poénimos reproducidos en los epigrafes sobre objetos ceramicos no siempre se re-
fieren a los artesanos o alfareros, sino que, como se ha argumentado antes, se
pueden referir a los destinatarios de las piezas, especialmente cuando no se con-
signa el término ‘amal («obra de»), como en este caso, aunque no se puede saber
con seguridad si serian los propietarios o los intermediarios de las mismas. Lo
cierto es que no es un caso unico en Albalat, sino que existen otros fragmentos de
tinajas que reproducen algun ism, Ibrahim, Halid, o alguna nisba incompleta. To-
dos estos epigrafes se han realizado sobre el barro atin fresco, antes de la coccion

22 S. Gilotte me consult6 sobre este fragmento, y me envié material grafico, a finales de no-
viembre de 2023.

23 Como en la inscripcion funeraria de Beja (Portugal), con el epitafio de un tal Muhammad
b. Mufarriy, fallecido el afio 531/1136-1137 (GOULART DE MELO 1989: 105-106, n.° 6), o la
inscripcion de la mezquita al-Qarawiyyin de Fez, fechada en el afio 528/1133-1134, en la que
se lee sana‘a hadihi al-qubba Salama b. Mufarriy («hizo esta qubba Salama b. Mufarriy»)
(TERRASSE 1968: 78).

24 §i estaba documentado a través de otras fuentes escritas medievales (ROSELLO 1991: 20).



210 M.* ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

de la pieza y en el propio taller de alfareria (Gilotte, Caceres, Martinez 2017: 64-
65, n.° 14-15)%.

A partir de la etapa almohade, y especialmente en la nazari, proliferan las
inscripciones en todo tipo de recipientes ceramicos, y también en la vajilla de
mesa, en consonancia con la presencia abrumadora de la grafia en otros ambitos,
como el de la decoracion parietal del interior y exterior de los edificios (Martinez
2005: 7, 35-36; Martinez 2015a: 53, 56-58).

La transformacion mas importante de la escritura arabe ornamental bajo el
impulso almohade consistié en la adopcion oficial y la generalizacion del uso de
la grafia cursiva en el registro epigrafico y en la complicacion formal del ctfico.
Ambos determinan en primer lugar el valor propagandistico de estas escrituras
(Martinez 1997b: 419-424). A ello se afiade la ruptura que se produjo en el terreno
de los formularios, con la adopcion de un contenido exclusivamente coranico y
religioso en las inscripciones oficiales, la repeticion de las denominadas «eulogias
en Allah», o frases de alabanza al Dios Unico, y la irrupcion de un 1éxico relacio-
nado con las tematicas de la dicha y del bienestar (gibta, “izz/a, baraka, yumn,
surir, tawfig, nima, entre otros) tal y como las concebia la teologia sufi (Martinez
1997b: 434-439, 442-443; Martinez 2014b: 141-145, 148-149, 152). Este tipo de
términos se uso en todo tipo de inscripciones y de soportes y entre ellos los objetos
ceramicos de uso doméstico.

A pesar de la apariencia de fijeza y perennidad que parece desprenderse de
que algunos de estos vocablos se incluyan en epigrafes de cronologias diversas,
este 1éxico adquiri6 en determinadas épocas una carga semantica y un valor sim-
bolico especificos, como se desprende de su utilizacion en combinaciones inno-
vadoras y con vocablos no documentados en las etapas precedentes. Es lo que
sucede con la expresion doble al-yumn wa-l-igbal («la felicidad y la prosperi-
dad»), que se documenta por primera vez en ceramicas estampilladas almohades
(Riera, Roselld, Soberats1997: 169; Barceld 2018: 254-255, fig. 8), de los siglos
XII'y XIII, y se convierte en un motivo epigrafico de gran estabilidad, y realizado
siempre en grafia cursiva, durante la etapa postalmohade, especialmente en la na-
zari, en la ceramica estampillada y en la de lujo, como en los célebres jarrones de
la Alhambra (Roselld 1992: 358-359, n.° 112; Casamar 1995: 403-404, n.° 161).

Durante la etapa almohade este 1éxico se repite en recipientes ceramicos
de mesa, como en los ataifores de cuerda seca en los que se reproduce el término
baraka («bendiciony»). Uno se conserva en el Museo de Malaga con este término
como motivo central y varios de ellos hallados en Mértola (Portugal), bien como
unico motivo central o bien repetido varias veces en la parte exterior de la pieza
[FIG. 16] (Gomez, Déléry 2002: 29-32, fig. 17, n.° 12, 21, 23).

25 Sobre la particularidad de estas producciones ceramicas de Albalat y sus epigrafes, véase
CACERES ETAL. 2016.



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA 211

La produccion mas genuina de época almohade son las tinajas estampilla-
das, generalmente vidriadas en verde, total o parcialmente, de las que se conser-
van un buen numero en diversos museos de la peninsula ibérica y en las que tam-
bién se repite este mismo léxico en estampillas con breves epigrafes en cufico y
cursiva [FIG. 17] (Khawli 1992; Gomez 2014: 199-200, n.° 198; Grupo Ciga
2016: 188, figs. 1, 6-7; Ramos 2022: 1070, 1072, 1080-1081, figs. 372-373, 379-
380). Entre ese 1éxico de gran fijeza, merece la pena destacar el término al-tawfig
(«la asistencia divinay), que se repite también asiduamente en las tinajas estam-
pilladas [FIG. 18], ya que este término se incluye también en las leyendas de los
dinares almohades y no es por azar que en las cartas dirigidas por el Mahdi ibn
Tumart a los almohades aparezca repetidamente la expresion wa-‘alamii waffaqa-
kum Allah («y sabed, que Dios os asista») (Lévi-Provencal 1928: 3-9 texto arabe).
La especial significacion que este y otros términos tuvieron en las bases de legi-
timidad del califato almohade, su proyeccion en la escritura propagandistica de
los califas mu’minies y su utilizacion en estos objetos ceramicos, indica que su
uso hubo de estar asociado a la implantacion y reconocimiento del dominio al-
mohade (Martinez 1997b: 444).

En este mismo ambito de la ceramica estampillada de época almohade, se
debe destacar la especificacion de marcas de taller o de artesano, pero ahora a
través de una grafia cufica de gran relieve, y no mediante escritos marginales, co-
mo habia sido habitual con anterioridad. Asi en un fragmento de tinaja, vidriado
en verde, aparecida en Ronda (Malaga), se conserva una estampilla con el texto,
en cufico y en dos renglones, ‘amal/Hasan («obra de/Hasany») y en un fragmento
de jarra procedente del Castillo de Gibralfaro, en Malaga, se reproduce ‘amal al-
Qabtali («obra de al-Qabtali»), pero ahora en un ctfico simple exciso que ocupa,
en gran tamafio, la faja central de la pieza, por encima de los motivos decorativos
arquitectonicos (Acién 1996: 185, figs. 1-4.). En opinion de M. Acién, en ambos
casos se trataria de una propaganda del taller o del artesano, entendida como un
reconocimiento de calidad.

Por ultimo, los nazaries mantuvieron e incluso acentuaron algunas de las
pautas marcadas por los almohades en epigrafia, al igual que sucedi6 con otras
dinastias postalmohades. Junto a Granada, capital del sultanato, la relevancia de
Malaga se intensificd en época nazari, al pasar a ocupar un papel central en la
economia del sultanato, y en el exterior gracias a la exportacion de un producto
de lujo, la célebre loza dorada malagueia.

Este tipo de ceramica presenta epigrafes en cursiva y ornatos pintados en
azul cobalto sobre la superficie vidriada en blanco. Aunque algunos objetos cera-
micos de mesa presentan la expresion antes mencionada al-yumn wa-I-igbal [FIG.
19], lo habitual es que el término recurrente sea al-“afiya («la felicidad»), repetido
en todo tipo de objetos ceramicos de mesa. Es interesante el hecho de que otros
términos muy usados con anterioridad, apenas tengan una presencia esporadica
en la ceramica nazari, mientras que ahora se repiten habitualmente al-yumn al-



212 M.» ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

da’im al-‘izz al-qa’im («la dicha permanente, la gloria eternay) y, sobre todo, al-
“afiya que se reproduce en ataifores, escudillas, orzas, jarras, etc. [FIG. 20], a ve-
ces en una grafia cursiva muy evolucionada, y que vino a representar la loza do-
rada nazari, convertida en la sefial distintiva del propio sultanato (Acién 1979:
232-233, lam. IV).

Ya para terminar esta exposicion, breve y sin duda incompleta, y a modo de con-
clusion, quiero exponer unas muy escuetas reflexiones: por lo expuesto hasta
aqui, la epigrafia de los recipientes de mesa da cuenta de la actividad de los arte-
sanos y del vigor de los intercambios comerciales y, asimismo, se hace eco de las
tendencias promovidas por el poder en las inscripciones oficiales, pero de lo que
no cabe duda es de que la epigrafia multiplica el valor histérico de cualquier ob-
jeto y se integra, como no podia ser de otra forma, en el discurso contextual de la
arqueologia.

BIBLIOGRAFIA

ABDELJAOUAD, L. (2020): «A propos d’un témoignage épigraphique daté sur une vaisselle
d’al-Fustat (256/869-70)». Bulletin d’études orientales 67, 43-57.

ACIEN ALMANSA, M. (1979): «Los epigrafes en la ceramica dorada nazari. Ensayo de cronolo-
glan, Mainake 1, 223-234.

ACIEN ALMANSA, M. (1996): «Ceramica y propaganda en época almohade». Arqueologia Me-
dieval 4, 183-191.

ACIEN ALMANSA, M. (2001): «Del estado califal a los estados taifas. La cultura materialy». Actas
V Congreso de Arqueologia Medieval Espariola. Valladolid 22-27 marzo 1999. Valla-
dolid, Junta de Castilla y Ledn. Asociacion Espafiola de Arqueologia Medieval, 493-
513.

ACIEN ALMANSA, M. (2021): Obras Escogidas II. Ed. de Salvatierra Cuenca, V. y Martinez
Nuiez. M. A. Jaén, UJA Editorial.

AMOROS Ruiz, V. (2022): «La cerdmica de al-Andalus al inicio de la islamizacion: el siglo
VIII». En Lopez Martinez de Marigorta, E. (ed.), Una nueva mirada a la formacion de
al-Andalus. La arabizacion y la islamizacion desde la interdisciplinareidad.(Documen-
tos de Arqueologia Medieval 18). Vitoria, Universidad del Pais Vasco, 53-76.

ARMENGOL, P., BARCELO TORRES, C. (2024): «Ceramica andalusi del siglo XI de la serie
‘come’. Epigrafia y recetas». Boletin de Arqueologia Medieval 22, 37-55.

BARCELO, M. (1993): «4I-Mulk, el verde y el blanco. La vajilla califal omeya de Madinat al-
Zahra’». En Malpica Cuello, A. (ed.), La ceramica altomedieval en el Sur de al-Anda-
lus. Primer encuentro de Arqueologia y Patrimonio: Salobreiia, 1991. Granada, Uni-
versidad de Granada, Servicio de Publicaciones, 291-300.

BARCELO TORRES, C. (1998): La escritura arabe en el pais valenciano. Inscripciones monu-
mentales, 2 vols. Valencia, Universidad de Valencia.

BARCELO TORRES, C. (1999): «Un grafito 4rabe en la pieza ceramica (30)». En Caballero Zo-
reda, L. y Séez Lara, F. (eds.), La Iglesia mozarabe de Santa Lucia del Trampal, Al-
cuéscar (Caceres). Memorias de Arqueologia Extremefia, n.° 2. Mérida, Consejeria de
Cultura de la Junta de Extremadura, 209.



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA 213

BARCELO TORRES, C. (2007): «Las ceramicas con epigrafes arabes». En HEIDENREICH, A.,
Islamische Importkeramik des Hohen Mittelalters auf der Iberischen Halbinsel. Mainz,
German Archaeological Institute. Philipp Von Zabern, 293-312.

BARCELO TORRES, C. (2014): «Epitaph on an *Amiri (Cordova 374 H / 985 CE)». Journal of
Islamic Archaeology 1.2, 121-142.

BARCELO TORRES, C. (2016): «Epitafs de la taifa de Dénia (1012-1092)», Aguaits. Revista d'in-
vestigacio i assaig 36, 35-68.

BARCELO TORRES, C. (2018): «Epigrafia arab em ceramica». En Armengold Machi, P. (ed.),
L’argila de la mitja lluna. La ceramica islamica a la ciutat de Valencia, 35 anys d’ar-
queologia urbana. Valencia, Ajuntament de Valéncia, 233-342.

BARCELO TORRES, C. (2019): «Seis epigrafes arabes de Andalucia». Anales de Arqueologia
Cordobesa 30 (2019), 393-420.

BARCELO TORRES, C. (2023): «Loza dorada de la taifa de Sevilla. Novedades epigraficas». Ar-
queologia y Territorio Medieval 30, 173-195.

BARCELO TORRES, C., HEIDENREICH, A. (2014): «Lusterware made in the Abbadid taifa of Se-
ville (eleventh century) and its early production in the Mediterranean region».
Mugarnas. An Annual on the Visual Culture of the Islamic world 31, 245-276.

BRAMOULLE, D., RICHARTE-MANEFREDI, C., SACCO, V., GARNIER, N. B., TREGLIA, J. C. et al.
(2018): «Le mobilier céramique dans la Méditerranée des Xe-Xlle si¢cles: données ar-
chéologiques et sources judéo-arabesy. Les Annales Islamologiques 51,191-221.

CACERES GUTIERREZ, Y., CAPELLI, C., GARNIER, N., GILOTTE, S., DE JUAN ARES, J., RICARTE,
C. (2016): «Les jabiyat-s (jarres) d’Albalat (1% moitié du XII°® siécle, Estrémadure).
Vers une approche pluridisciplinairen. Actes du I Congrés International Thématique
de I’AIECM3. Montpellier-Lattes 19-21 novembre 2014. Aix-en- Provence, AIECM3,
311-317.

CANO PIEDRA, C. (1996): La ceramica verde-manganeso en el palacio cordobés de Madinat
al-Zahra’. Granada, El Legado Andalusi.

CASAMAR, M. (1995): «Jarrén de las gacelas». En Arte islamico en Granada. Propuesta para un
Museo de la Alhambra. Granada, Editorial Comares, 403-406, n.° 161.

CASAL GARCiA, M. T. (2018): «The rabad of Saqunda in Umayyad Cérdoba (750-818 Ad)».
En Panzram, S.y Callegarin, L. (eds.), Entre Civitas y Madina. El Mundo de las
ciudades en la Peninsula Ibérica y en el Norte de Afvica (siglos IV-IX). Madrid, Casa
de Velazquez, 119-135.

CASAL GARCIiA, M. T. (2019): El arrabal de Saqunda: un modelo temprano de urbanismo
omeya en el Mediterraneo occidental. Tesis doctoral. Cérdoba, Universidad de Cor-
doba.

CASTILLO PEREZ DE SILES, F., GARCIA BENAVENTE, R. (2013): «Los hornos califales de cera-
mica hallados en El Cortijo del Cura (Cérdoba)». En Garcia Porras, A. (ed.), Arqueo-
logta de la produccion en Epoca Medieval. Granada, Alhulia, 155-176.

ESCUDERO ARANDA, J. (2001): «La cerdmica califal de Madinat al-Zahra». En Viguera Molins,
M. J. y Castillo, C. (coords.), El esplendor de los Omeyas cordobeses. La civilizacion
musulmana de Europa Occidental. Exposicion en Madinat al-Zahra’. 3 de mayo a 30
de septiembre de 2001. Granada, El Legado Andalusi, vol. Estudios, 398-407.

FERRER ABARZUZA, A., GRAZIANI ECHAVARRI, G., MARTINEZ ENAMORADO (2015): «Una ins-
cripcion arabe sobre el asa de un anfora tardoantigua hallada en Formentera». En Mar-
tinez Ortega, A. y Graziani Echavarri, G. (coords.), VI Jornades d'arqueologia de les
Illes Balears, Formentera 26, 27 i 28 de setembre, 2014. Formentera, Consell insular
de Fomentera, 331-342.



214 M.* ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

GARCIA SANJUAN, A. (ed.) (2025): The Taifa Kingdoms. Reconsidering 11th-Century Iberia.
Leiden-Boston, Brill.

GILOTTE, S., CACERES GUTIERREZ, Y., DE JUAN ARES, J. (2017): «Ataifor con decoracion epi-
grafica». En Gilotte S. y Céceres Gutiérrez, Y. (eds.), Al-Balat. Vida y guerra en la
frontera de Al-Andalus (Romangordo. Caceres). Caceres, Diputacion de Céceres. Junta
de Extremadura, 56, n.° 2.

GILOTTE, S., CACERES GUTIERREZ, Y., MARTINEZ NUNEZ, M. A. (2017): «Tinajas epigrafiadas».
En Gilotte, S. y Caceres-Gutiérrez, Y. (eds.), Al-Balat. Vida y guerra en la frontera de
al-Andalus (Romangordo, Caceres). Caceres, Diputacion de Céceres. Junta de Extre-
madura, 62-65, n.° 13-15.

GOMEZ MARTINEZ, S., DELERY, C. (2002): Cerdmica em corda seca de Mértola, Mértola,
Camara Municipal de Mértola.

GOMEZ MARTINEZ, S. (2014): «Jarre». En Lintz, Y., Déléry, C. y Tuil Leonetti, B. (eds.): Le
Maroc Médiéval. Un empire de I’Afrique a I’Espagne. Paris, Musée du Louvre.
GOULART DE MELO BORGES, A. (1989): «As inscri¢oes lapidares do Museu de Beja». Arqueo-

logia XX, 98-109.

GRUPO CIGA (CERAMICA ISLAMICA DO GHARB AL-ANDALUS), ET AL (2016): «Acerca de las ce-
ramicas de almacenamiento: las tinajas (al-hawabi) en el Garb al-Andalus». Actes du
19 Congres International Thématique de I’AIECM3. Montpellier-Lattes 19-21 novem-
bre 2014. Aix-en-Provence, AIECM3, 185-198.

GUTIERREZ LLORET, S. (2006): «Ceramica y escritura: dos ejemplos de arabizacién temprana.
Graffiti sobre ceramica del Tolmo de Minateda (Hellin, Albacete)». En Al-Andalus.
Espago de mudancga. Balango de 25 anos de historia e arqueologia medievais. Semi-
nario Internacional Mértola 16, 17 e 18 de Maio de 2005. Homenagem a Juan Zozaya
Stabel-Hansen. Mértola, Campo Arqueoldgico de Mértola, 52-60.

GUTIERREZ LLORET, S. (2007): «La islamizacion de Tudmir: balance y perspectivas». En Phi-
lippe Sénac, Ph. (éd.), Villes et campagnes de Tarraconaise et d'al-Andalus (VI*-XI°
siecles): la transition. Paris-Toulouse, CNRS -Université de Toulouse-Le Mirail, 275-
318.

GUTIERREZ LLORET, S. (2011): «El reconocimiento arqueoldgico de la islamizacién. Una mi-
rada desde al-Andalusy». Zona Arqueologica 15, 187-210.

GUTIERREZ LLORET, S. (2016): «La mirada del otro: al-Andalus». En Molinari, A., Santangeli
Valenzani, R., Spera, L. (eds.), L archeologia della produzione a Roma (secoli V-XV)
(SECOLI V-XV). Atti del Convegno Internazionale di Studi. Roma, 27-29 marzo 2014.
Roma-Bari, Ecole frangaise de Rome-Edipuglia, 583-596.

HEINDENREICH, A., BARCELO TORRES, C. (2017): «El inicio de la loza dorada autdctona en la
Peninsula Ibérica. Una aproximacion desde sus epigrafias». En Calvo Capilla, S. (ed.),
Las artes en al-Andalus y Egipto. Contextos e intercambios: Madrid, La Ergastula, 85-
110.

KHAWLL, A. (1992): «Lote de ceramica epigrafiada em estampilagem de Mértola». Arqueologia
Medieval 1, 7-25.

LAGARDERE, V. (1997): «Cépages, raisin et vin en al-Andalus (X°-X V¢ si¢cle)». Médiévales
33, 81-90.

Lapipus, I. M. (1988): 4 History of Islamic Societies. Cambridge, Cambridge University Press.

LEVI-PROVENCAL, E. (1928): Documents inédits d'histoire almohade. Fragments manuscrits
du ‘legajo’ 1919 du Fond Arabe de I 'Escorial. Paris, Paul Geuthner.

MALPICA CUELLO, A. (ed.) (2019): La Granada ziri y el universo beréber. Granada, Patronato
de la Alhambra y el Generalife, El Legado Andalusi.



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA 215

MARIN, M. (2007): Ibn Razin al-Tugibi. Relieve de las mesas, acerca de las delicias de la co-
mida y los diferentes platos, M. Marin est., trad. y notas. Gijon, Ediciones Trea.

MARIN, M. (2020): «Cazuela moji y capirotada: idas y venidas de una técnica culinaria anda-
lusi». Al-Andalus y la Historia (10 julio, 2020). Disponible en linea:
https://www.alandalusylahistoria.com/?p=2132

MARTINEZ CAVIRO, B. (1991): Cerdmica hispanomusulmana. Madrid, Ediciones El Viso.

MARTINEZ ENAMORADO, V. (2015): «A propésito de la introduccion de la epigrafia cursiva en
el Occidente musulméany». En Malpica Cuello, A. y Sarr Marocco, B. (eds.), Arqueolo-
gia Medieval: Epigrafia arabe y Arqueologia Medieval. Granada, Alhulia, 137-171.

MARTINEZ NUNEZ, M.* A. (1995): «La epigrafia del Salon de °Abd al-Rahman III». En Vallejo
Triano, A. (coord.), Madinat al-Zahra'. El Salon de “Abd al-Rahman I11. Cérdoba, Con-
sejeria de Cultura de la Junta de Andalucia, 107-152.

MARTINEZ NUNEZ, M.* A. (1997a): «Escritura arabe ornamental y epigrafia andalusi». Arqueo-
logia y Territorio Medieval 4, 127-162.

MARTINEZ NUNEZ, M.* A. (1997b): «Epigrafia y propaganda almohades». Al-Qantara 18.2,
415-445.

MARTINEZ NUNEZ, M.* A. (1999a): «Correos y medios de comunicacion y propaganda en al-
Andalusy». En Pérez Jiménez, A. y Cruz Andreotti, G. (eds.), Aladas palabras. Correos
y Comunicaciones en el Mediterraneo. Madrid, Ediciones Clasicas, 133-172.

MARTINEZ NUREZ, M.? A. (1999b): «Epigrafes a nombre de al-Hakam en Madinat al-Zahra’».
Cuadernos de Madinat al Zahra’ , 4, 83-103.

MARTINEZ NUNEZ, M.* A. (2001): «Sentido de la epigrafia omeya de al-Andalus». En Viguera
Molins, M. J. y Castillo, C. (coords.), El esplendor de los Omeyas cordobeses. La civi-
lizacion musulmana de Europa Occidental. Exposicion en Madinat al-Zahra’. 3 de
mayo a 30 de septiembre de 2001. Granada, El Legado Andalusi, vol. Estudios, 408-
417.

MARTINEZ NUREZ, M.* A. (2005): «Ideologia y epigrafia almohades». En Cressier, P., Fierro,
M. y Molina, L. (eds.), Los almohades: problemas y perspectivas, vol. 1. Madrid, CSIC,
5-52.

MARTINEZ NUNEZ, M.* A. (2014a): «La epigrafia arabe durante el periodo de taifas: los aftasies
de Badajoz». En J. Zozaya Stabel-Hansen, J. y Kurtz Schaefer, G.S. (eds.), Batalius II1.
Estudios sobre el reino aftasi. Remembranza sobre un Ciclo de Conferencias tenido en
Badajoz el 13 y el 14 de marzo de 2014. Badajoz, Consejeria de Educacion y Cultura.
Gobierno de Extremadura, 157-182.

MARTINEZ NUREZ, M.* A. (2014b): «EI proyecto almohade a través de la documentacion epi-
grafica: innovacion y rupturax». en Cressier, P. y Salvatierra Cuenca, V. (eds.), Miradas
Cruzadas 1212-2012. La batalla de las Navas de Tolosa. Jaén, Universidad de Jaén,
139-157.

MARTINEZ NUNEZ, M.? A. (2015a): «Epigrafia monumental y élites sociales en al-Andalus». En
Malpica Cuello, A. y Sarr Marroco, B. (eds.), Arqueologia Medieval: Epigrafia arabe
y Arqueologia Medieval. Granada, Alhulia, 19-60.

MARTINEZ NUNEZ, M.* A. (2015b): Recientes hallazgos epigraficos en Madinat al-Zahra’ y
nueva onomadstica relacionada con la dar al-sina‘a califal, Anejos de Arqueologia y
Territorio Medieval 1. Jaén, Universidad de Jaén.

MARTINEZ NUREZ, M.? A. (2018): «La epigrafia de las taifas andalusies». En SarrMarroco, B.
(ed.), Tawa'if. Historia y arqueologia de los reinos de taifas. Granada, Alhulia, 85—
118.



216 M.* ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

MARTINEZ NUNEZ, M.* A. (2022): «Elites femeninas en al-Andalus: de nuevo sobre mujeres a
través del registro epigraficon. En Pérez Beltran, C. (ed.) Mujeres en contexto arabe.
Motor de cambio social, Granada: Universidad de Granada, 2022, 93-110.

MARTINEZ NUREZ, M.* A. (2023): «When the stones speak: believing, living and dying in
Qurtuba. The Arabic epigraphy». En Monferrer Sala, J. P. y MOTERROSO, A. (eds.),
A Companion to Late Antique and Medieval Cordoba. Capital of Roman Baetica and
Caliphate of al-Andalus. Leiden-Boston, Brill, 304-336.

MARTINEZ NUREZ, M.* A. (2025a): «The Epigraphy of Madinat al-Zahra’ as a Propaganda
Tool». En Vallejo Triano, A. y Manzano Moreno, E. (eds.), Madinat al-Zahra: The
Radiant Capital of Islamic Spain (Institute for the Study of Ancient World. Exhibition
Catalogs series). Nueva York-Oxford, Institute for the Study of Ancient World-New
York University-Princeton University Press,168-177.

MARTINEZ NUNEZ, M.* A. (2025b): «Arabic Epigraphy of al-Andalus during the Eleventh Cen-
tury: The Taifa Kingdoms». En Garcia Sanjuan, A. (ed.), The Taifa Kingdoms. Recon-
sidering 11th-Century Iberia. Leiden-Boston, Brill, 684-716.

MARTINEZ NUREZ, M.? A., ACIEN ALMANSA, M. (2004): «La epigrafia de Madinat al-Zahra’».
Cuadernos de Madinat al-Zahra’ 5, 107-158.

MARTINEZ NUREZ, M.* A., DE MIGUEL IBANEZ, M. P., GUTIERREZ LLORET, S. (2020): «Anillos
con epigrafes arabes en contextos funerarios de Pamplona». En Doménech Belda, C. y
Gutiérrez Lloret, S. (eds.), El sitio de las cosas. La Alta Edad Media en contexto. Ali-
cante, Publicacions Universitat d’Alacant, 175-194.

MARTINEZ NUNEZ, M. A., GUTIERREZ LLORET, S., AMOROS RuIZ, V. (2016): «Un mensaje en
la botella: escritura arabe en contexto. Un ejemplo de El Tolmo de Minateda». Debates
de Arqueologia Medieval (DAM) 6, 11-39.

MONTILLA TORRES, 1. (2025): «The Pottery of Madinat al-Zahra’». En Vallejo Triano, A. y
Manzano Moreno, E. (eds.), Madinat al-Zahra: The Radiant Capital of Islamic Spain
(Institute for the Study of Ancient World. Exhibition Catalogs series). Nueva Y ork-
Oxford, Institute for the Study of Ancient World-New York University-Princeton Uni-
versity Press, 126-137.

OCANA JIMENEZ, M. (1936-1939): «Capiteles epigrafiados del Bafio del Albaicin de Granaday.
Al-Andalus 4, 1, 166-168.

OCARA JIMENEZ, M. (1970): El ciifico hispano y su evolucion. Madrid, Instituto Hispano-Arabe
de Cultura.

OCANA JIMENEZ, M. (1986): «Arquitectos y mano de obra en la construccion de la Gran Mez-
quita de Occidente». Cuadernos de la Alhambra 22, 55-85.

RAMOS LIZANA, M. (coord.) (2022): Almariyya, Puerta de Oriente. Catalogo de la exposicion.
Museo de Almeria, del 22 de abril al 25 de octubre de 2015. Sevilla, Junta de Andalu-
cia, Consejeria de Cultura y Patrimonio Histérico.

RICARTE, C., GUTIERREZ LLORET, S. (2015) (con la colaboracion de C. Capelli, N. Garnier, M*
A. Martinez Nufiez (lecturas epigrafes), M-P. Jézégou, J-P. Jonqueray y S. Ximenes):
«Céramiques et marchandises transportées le long des cotes provencales, témoignages
des échanges commerciaux entre le domaine islamique et 1’Occident des IX°-X®
si¢clesy. En Richarté, C., Gayraud, R. P. y Poisson, J. M. (eds.), Héritages arabo-isla-
miques dans I'Europe méditerranéenne. Paris, La Découverte, 209- 227.

RIERA FRAU, M., ROSELLO BORDOY, G., SOBERATS SAGRERAS, N. (1997): «Tinajas con decora-
cién estampada de época almohade de Quesada (Jaén)». Arqueologia y Territorio Me-
dieval 4, 163-168.

ROSELLO BORDOY, G. (1991): El nombre de las cosas en al-Andalus: una propuesta de termi-
nologia ceramica. Palma de Mallorca, Museo de Palma de Mallorca.



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA 217

ROSELLO BORDOY, G. (1992): «Jarrén de las gacelas». En Dodds, J. D. (ed.), Al-Andalus. Las
artes islamicas en Espafia. Nueva York-Madrid, The Metropolitan Museum of Art-
Ediciones El Viso, 358-359.

ROSELLO BORDOY, G. (2015): «Espontaneidad epigrafica. Funcion, decoracion, propiedad a
partir de las marcas insertas en ceramica». En Malpica Cuello, A. y Sarr Marocco, B.
(eds.), Arqueologia medieval: Epigrafia arabe y arqueologia medieval, Granada, Al-
hulia, 63-95.

RUEDA GARCIA, F. (2024): La cocina andalusi segun dos recetarios almohades. Algunos platos
de su continuidad. Mélaga, Imagraf Impresores.

SARR MARROCO, B. (ed.) (2018): Tawa'if. Historia y Arqueologia de los Reinos de Taifas. Pro-
logo de Pierre Guichard. Granada, Alhulia.

TERRASE, H. (1968) : La mosquée al-Qaraouiyin a Fes, avec une étude de Gaston Deverdun
sur les inscriptions historiques de la mosquée. Paris, Klincksieck,

TORRES BALBAS, L. (1973): «Arte hispanomusulman. Hasta la caida del califato de Cordobay.
En Esparia musulmana: hasta la caida del Califato de Cordoba (711-1031). Institucio-
nes y vida social e Intelectual. Tomo V Historia de Esparia dirigida por Ramon Menén-
dez Pidal. Madrid, Espasa-Calpe S. A., 3% ed. (1* 1957), 333-788.

ZOZAYA STABEL-HANSEN, J., KURTZ SCHAEFER, G. S. (eds.): Batalius Ill. Estudios sobre el
reino aftasi. Remembranza sobre un Ciclo de Conferencias tenido en Badajoz el 13 y
el 14 de marzo de 2014. Badajoz, Consejeria de Educacion y Cultura. Gobierno de
Extremadura.

FIGURAS

55033-80

——
0 Sem

FIG. 1: Grafito arabe sobre botella ceramica de morfologia visigoda.
Tolmo de Minateda (Hellin, Albacete).
Martinez, Gutiérrez, Amoros 2016.



218 M.* ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

FIG. 2: Epigrafe en la base de una tinaja. Saqunda (C6rdoba).
Fotografia de M.* Teresa Casal Garcia.

k)

FIG. 3: Ceramica verde y manganeso. Ataifores de Madinat al-Zahra’.
Conjunto Arqueoldgico de Madinat al-Zahra’.



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA 219

FIG. 4: Ataifor con el término al-mulk y dos antropénimos en espejo.
Conjunto Arqueologico de Madinat al-Zahra’.

FiG. 5: Fragmento de ceramica con el término yariya (mujer del harén).
Cano Piedra 1996: 148, lam. XLI.



220 M.» ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

» r‘ ; e
TSR ) TR
Ataifor con el término al-mulk'y el ism Rasiq Jarrita con el término al-mulk'y el ism Maysur

FIG. 6: Recipientes cerdmicos con el término al-mulk y antropdnimos.
Conjunto Arqueologico de Madinat al-Zahra’.

FI1G. 7. Ataifores de Madinat al-Zahra’ con el ism «Nasr»
y con la expresion Nasr al-tabbah («Nasr el cocineroy).
Conjunto Arqueologico de Madinat al-Zahra’.



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA

FIG. 8: Fragmentos de ataifores de Madinat al-Zahra’ con el ism «Nasr»
y con la expresion Nasr al-tabbah («Nasr el cocineroy).
Conjunto Arqueoldgico de Madinat al-Zahra’.

FI1G. 9: Ataifor con el grafito Fath al-“arif («Fath el alarife»).
Conjunto Arqueoldgico de Madinat al-Zahra’.

221



222 M.* ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

et =4—'-‘ d,““ —
Abit Hasan

°

;)5,(
. |

[T
[re st crn
P,
. — Hasan
'
4 EVCON 4 5
< < Muhammad
AN R =
'
Sa‘id
<« (2 L) (%) Sl _T
(‘_‘._: / « ) ( ) « sani: subllme "elevado" "acefiero”
3nT(é 3bi/ Sabi' sabi : 0 "cautivo”, de vino"
. Sant ((.?) (Sabl / Sabi ) (el que comercia y transporta vino de un pais a otro)
= Lettura M* Antonia Martinez

FI1G. 10: Recipientes ceramicos con grafitos. Lectura de los epigrafes.
Pecios de Agay y Batéguier (Sur de Francia). Grafico de C. Ricarté.

FIG. 11: Loza dorada de la taifa “abbadi (Sevilla, Palma del Rio, Silves y Coimbra).
Heidenreich, Barcel6 2014: fig. 8.



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA 223

Fragmento de Inscripcién a nombre de al-Mu‘tamid, (Barcel6 2017: fig. 4)

FI1G. 12: Ataifores de la taifa abbadi con inscripciones a nombre de al-Mu‘tadid (Museo Ar-
queolégico de Sevilla) y al-Mu‘tamid
(Museo Arqueoldgico y Etnografico de Cordoba).
Barcelo 2023: figs 2b, 4a,4b y 6.

FIG. 13: Recipientes de mesa cuyos epigrafes se inician con el término kul («comey).
Valencia, siglo XI. Armengol, Barcelo (AIECM3) 2024.



224 M.* ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

FIG. 14: Fragmento de cantaro con epigrafe inciso. Albalat (Romangordo, Céceres).
Fotografia de Sophie Gilotte

FIG. 15: Fragmento de habiya (tinaja) con dos renglones de escritura. Albalat (Romangordo,
Caceres). Fotografia de Sophie Gilotte.



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA 225

Ataifores de cronologia almohade con el término baraka en cifico

FIG. 16: Ataifores con decoracion en cuerda seca de cronologia almohade. Mértola (Portugal).
Gomez, Déléry 2002: 60, 69, 71.

Estampillas sobre tinajas con los términos al-mulk 'y al-yumn

FIG. 17: Estampillas en cufico de cronologia almohade. Museo Arqueoldgico de Almeria.
Ramos 2022: 1080-1081, figs. 373, 380



226 M.» ANTONIA MARTINEZ NUNEZ

FIG. 18: Izda. Tinaja estampillada con asas. Mértola (Portugal). Gomez 2014: n.° 198.
Dcha.: Estampillas con el término al-tawfig («la asistencia»). Almeria. Ramos 2022: 1080,
fig. 379).

FIG. 19: Jarra de dos asas de cronologia nazari, con la inscripcion al-yumn wa-I-igbal («la di-
cha y la prosperidad»). Museo de Arqueologia Nacional. Martinez Cavir6 1991: 76, fig. 53.



EPIGRAFIA ARABE EN RECIPIENTES DE MESA 227

FIG. 20: Ataifor y jarra con el término al-“afiya («la felicidad». Loza dorada malaguena.
Museo de Malaga y Museo Arqueoldgico y Etnografico de Granada.




ccd

w
o =
m o
\ 0 < a
m n FUNDACION |
z - e~ Bibloteca Viva de al-Andalus
S a PARADIOMA ooy, g
> 9 CORDOBA || || s by of b Anda
m i

Il Bibliothtque Vivante dal-Andalus

BELLAS LETRAS

Diputacion
! REAL ACADEMIA
de Cordoba DE CORDOBA
1810



