


 
 
 

 
 

 
AL-MULK 23 (2025) 201-227 

 
 
 

 
EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 

 
M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 

Universidad de Málaga 
 

 
RESUMEN: En este texto se aborda el análisis de los epígrafes árabes que ostentan di-
versos recipientes cerámicos de mesa y de algunos otros relacionados con el almacenaje 
o con el transporte de alimentos. Se determinan las técnicas de realización de estos 
epígrafes, las modalidades de escritura utilizadas y los textos reproducidos, así como el 
carácter y las posibles funciones u objetivos con que fueron realizados. En cuanto al 
ámbito cronológico, abarcará todo el periodo andalusí, a través de una selección de 
piezas representativas de cada uno de los periodos, desde las más tempranas muestras, 
entre los siglos VIII y IX, hasta la etapa bajomedieval.   
PALABRAS CLAVE: Epigrafía árabe. Recipientes de mesa. Cerámica. Al-Andalus 

ABSTRACT: This text analyzes the Arabic inscriptions found on various ceramic table-
ware and other items related to food storage or transport. It identifies the techniques 
used to create these inscriptions, the writing styles employed, and the texts reproduced, 
as well as the nature and possible functions or purposes for which they were made.  
Chronologically, it covers the entire Andalusian period, through a selection of repre-
sentative pieces from each period, from the earliest examples, between the 8th and 9th 
centuries, to the late Middle Ages.  
KEYWORDS: Arabic epigraphy. Tableware. Ceramics. Al-Andalus. 
 

 
unque centraré mi atención en los recipientes de mesa, como indica el 
título de este texto, también aludiré a grandes contenedores relacionados 
con el almacenaje y transporte de determinados alimentos, líquidos o ári-

dos. Estos recipientes, generalmente realizados en cerámica, adaptaron paulatina-
mente sus formas y tipología a los cambios introducidos en la etapa posterior a la 
conquista árabo-islámica del 7111 y el indicador más claro de esa transformación 

 
1 La evolución de recipientes cerámicos relacionados con la alimentación desde la tardoanti-

güedad hasta finales del siglo IX ha sido bien analizada por GUTIÉRREZ LLORET (2011: 201-
205, figs. 6-7) y por AMORÓS RUIZ (2022: 66-68). En las Jornadas Científicas El siglo VIII. 
Procesos de islamización y materialidad en el Mediterráneo, celebradas los días 3-5 de no-
viembre de 2022 en el MARQ (Alicante), y de cuyo Comité Científico formé parte, se aborda-
ron desde diversas perspectivas las trans-formaciones habidas en la península y en enclaves del 
Magreb durante esa centuria: 

A 



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

202 
 

la proporcionan los letreros en lengua y grafía árabes que algunos de ellos pre-
sentan.  

LAS PRIMERAS MANIFESTACIONES CALIGRÁFICAS SOBRE RECIPIENTES DE MESA 

Empezaré por hacer alusión a las más tempranas muestras de escrituras árabes 
sobre recipientes cerámicos de mesa. Estas primeras manifestaciones caligráficas 
árabes sobre objetos cerámicos suelen ser graffiti o escrituras más o menos es-
pontáneas, realizadas mediante incisiones con un objeto punzante, a veces sobre 
la pasta blanda aún sin cocer, o pintadas sobre la superficie de la pieza ya termi-
nada2.   

Aludiré a algunos ejemplos que cuentan con contexto arqueológico y pro-
ceden unos del yacimiento del Tolmo de Minateda (Hellín, Albacete), antigua 
madīnat Iyyuh del Pacto de Tudmīr y otro de arrabal de Šaqunda (Córdoba). En 
primer lugar, se debe destacar una botella de tipología visigoda [FIG. 1], que pre-
senta una sorprendente secuencia caligráfica árabe pintada sobre la superficie ya 
terminada de la pieza. Esta botella estratigráficamente corresponde a niveles del 
siglo VIII y ha sido analizada en detalle y publicada (Martínez, Gutiérrez, Amorós 
2016). La lectura del grafito árabe que se planteó en dicha publicación es hipoté-
tica, debido a la dificultad de interpretación por la ausencia de segmentación entre 
términos y entre grafemas, pero sí se pudo establecer con seguridad, que se repro-
duce el término masŷid («mezquita») tras un antropónimo y que lo escrito difiere 
del tipo de leyenda que habitualmente se reproduce en los graffiti de piezas cerá-
micas, pues estos suelen referirse, como se verá después, a marcas de taller o a 
nombres de artesanos o de posibles destinatarios.  

Este mismo yacimiento ha proporcionado también otras muestras tempra-
nas de grafitos realizados sobre cerámica, que fueron publicadas por Sonia Gutié-
rrez Lloret (Gutiérrez 2006; Gutiérrez 2007: 299-300, fig. 5). Se trata de una mar-
mita y una tapadera bien fechadas contextual y estratigráficamente en la primera 
época emiral y con escritos en árabe3, incisos con un elemento punzante sobre la 
pasta aún sin cocer, uno con una marca de alfarero o de taller tras el término camal 
(«obra de») y otro de contenido religioso, con la basmala completa4. Como señaló 
S. Gutiérrez, el hecho de que estos escritos se realizaran con trazos incisos sobre 

 
https://reunionescientificas.marqalicante.com/siglo-viii-procesos-de-islamizacion-y-mate-

rialidad-en-el-mediterraneo/. 
2 Sobre las diversas técnicas empleadas para la realización de los epígrafes sobre recipientes 

cerámicos (BARCELÓ 2018: 236, 241-244). 
3 En su momento, Manuel Acién Almansa y yo misma tuvimos ocasión de realizar la lectura 

y traducción de estos escritos a petición de Sonia Gutiérrez.  
4 El inicio de la basmala también se puede leer en una tapadera de morfología visigoda, ha-

llada en Santa Lucía del Trampal (Cáceres) y fechada en el siglo VIII (BARCELÓ 1999: 209; 
FERRER, GRAZIANI, MARTÍNEZ 2015: 336). 



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

203 
 

las piezas frescas, aún si cocer, indica que las hubieron de escribir los respectivos 
alfareros y, en base a su probable origen local, también remiten a un temprano y 
significativo grado de arabización. 

En cuanto a Šaqunda (Córdoba), la pieza en cuestión es una tinaja, con 
contexto arqueológico también del s. VIII (Casal 2018: 127, nota 52; Casal 2019: 
351-356, 761-782; Martínez, De Miguel, Gutiérrez 2020: 182, fig. 17), en cuyo 
solero se reproduce un breve texto coránico (Q. III, 44), wa-inna Allāh Rabbī 
(«ciertamente Dios es mi Señor») tallado en relieve en una grafía cúfica cuidada 
y de rasgos avanzados para su datación [FIG. 2]. Sin duda, este epígrafe hubo de 
tener, por su ubicación, una finalidad o un carácter profiláctico o protector en 
origen. Se conocen otros casos similares, como el reposadero de tinaja, de crono-
logía posterior, hallado en el Cortijo del Cura (Córdoba), en cuyo solero se re-
produce la risāla, o misión profética de Muḥammad (Castillo, García 2013: 172-
173, lám. 13, fig. 7). 

La epigrafía en general es un marcador inequívoco del proceso de arabiza-
ción y de islamización que tuvo lugar entre las poblaciones de la península Ibérica 
con posterioridad a los acontecimientos del 711. En ese sentido, es indudable que 
las manifestaciones que se acaban de señalar, con contexto arqueológico del s. 
VIII o del emirato posterior, proporcionan información sobre los niveles de ara-
bización y de islamización o sobre intercambios culturales, por ejemplo; una in-
formación que se añade a la posible función o el posible objetivo con el que fueron 
realizadas en su contexto de origen.  

RECIPIENTES DE MESA DE LOS SIGLOS X Y XI 

Habrá que esperar al s. X para que el triunfo del estado islámico y la proclamación 
del emir omeya cAbd al-Raḥmān III como califa en el año 316/929, con el laqab 
honorífico de al-Nāṣir li-dīn Allāh, tengan repercusión en todos los ámbitos, entre 
ellos el epigráfico, con la adopción de una nueva escritura de aparato, que será la 
utilizada en las inscripciones que conmemoraban las fundaciones ordenadas rea-
lizar por el soberano o en los diversos objetos suntuarios ejecutados en los talleres 
de la dār al-ṣināca califal5. Todas estas manifestaciones formaban parte esencial 
del sistema propagandístico del califato omeya y de su nueva legitimad y, junto a 
la calidad y amplitud de las relaciones diplomáticas y políticas mantenidas con 
los poderes vecinos, proyectaban la autoridad y el prestigio del Estado califal 
(Martínez 1999a: 135-139; Martínez 2024). 

Por lo que respecta al tema que nos ocupa, me referiré a algunos objetos 
cerámicos procedentes de Madīnat al-Zahrā’, la ciudad de fundación califal ome-

 
5 He tenido ocasión de tratar en detalle estas cuestiones en varias publicaciones (MARTÍNEZ 

1995; MARTÍNEZ 2001; MARTÍNEZ, ACIÉN 2004; MARTÍNEZ 2015a: 29-42; MARTÍNEZ 2023: 317-
325). 



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

204 
 

ya situada en las afueras de Córdoba. Este conjunto arqueológico, la zona del 
Alcázar de Madīnat al-Zahrā’ en concreto, ha proporcionado modalidades de es-
critura sobre recipientes cerámicos, que plantean interrogantes acerca de su fun-
ción y significado. Son piezas del servicio de mesa, pertenecientes a la vajilla 
califal de lujo, la denominada «cerámica verde y manganeso» [FIG. 3], en la que 
predominan los colores verde y blanco, de una gran carga simbólica (Barceló 
1993; Acién 1996: 183-184), y cuyos epígrafes, en un cúfico muy cuidado y de 
gran relieve, reproducen por regla general el término al-mulk («la soberanía»), 
convertido en un auténtico símbolo del poder y la autoridad califal omeya, y en 
algún caso baraka («bendición») (Ocaña 1970: 34-35, lám. XVIII; Cano 1996: 
33-35: Martínez 1997a: 134, nota 4; Montilla 2025: 128-131; Martínez 2025a: 
175-176).  

Estas cerámicas requerían una técnica de ejecución compleja: a la pieza ya 
modelada se le aplicaba un primer vidriado blanco de plomo, sobre el que se pin-
taban los elementos decorativos y epigráficos, con manganeso (para el negro) y 
con oxido de cobre (para el verde), y un esmaltado final (Torres Balbás 1973: 
776-782; Escudero 2001: 400). Pues bien, junto a esos epígrafes en grafía so-
lemne, algunas de estas piezas presentan otros escritos marginales, realizados en 
menor tamaño y con un tipo de escritura más próxima a la utilitaria.  Dichos es-
critos marginales están pintados en negro (manganeso) sobre el vidriado blanco 
que recubre la superficie de estas piezas y habrían sido ejecutados por los propios 
alfareros. Todos ellos reproducen una serie de antropónimos, los cuales fueron 
recopilados en su mayor parte en la monografía de Carlos Cano Piedra dedicada 
a este tipo de cerámicas (Cano 1996: 36, fig. 64) y han sido estudiados reciente-
mente por Irene Montilla (Montilla 2025: 132, fig. 9-10). A petición del director 
del Conjunto Arqueológico de Madīnat al-Zahrā’, Antonio Vallejo Triano, me he 
encargado de la lectura y análisis de estos breves escritos, dedicando especial 
atención a los no incluidos o no leídos en la relación de Cano Piedra.   

Algunos ejemplares presentan dos antropónimos, como el ataifor6 en que 
se reproduce el término al-mulk en el epígrafe central y los nombres Fā’iq y Ġiṭrīf 
como leyendas marginales, encima y debajo del anterior y enfrentados en espejo 
[FIG. 4] (Martínez 2025a: 176-177, fig. 13-9)7. Puntualmente, en algunos otros 
ataifores se incluye la mención de algún ism femenino seguido del calificativo 
ŷāriya (pl. ŷawārī), relativo a la condición de «esclava o concubina» del harén 
del califa, como el ataifor en el que se reproduce la leyenda Ŷāsamīn al-ŷāriya 

 
6 Los ataifores son piezas del servicio de mesa para la presentación de alimentos, aunque 

algunos ejemplares de cronología posterior al califato omeya pudieron servir también para la 
preparación de recetas (GILOTTE, CÁCERES, DE JUAN 2017: 56). 

7 La lectura del ism Fā’iq no ofrece ninguna dificultad, pero el otro fue interpretado como 
Ġiṭrīf por Carmen Barceló (BARCELÓ 2014: 136-137). Posteriormente Guillermo Roselló leyó, 
creo que erróneamente, el ism Ġiṭrīf como caṭṭarīn [sic], «perfumistas» (ROSELLÓ 2015: 70).  



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

205 
 

(Ocaña 1970: 35; Martínez 2022: 105-106, fig. 3; Barceló 2023: 188-189, fig. 11) 
[FIG. 5). 

Una gran parte de estos nombres, como Rašīq, Mubārak, Naṣr, Fā’iq o 
Maysūr [FIG. 6], coinciden con los que se consignan en otros objetos suntuarios 
realizados en los talleres califales y en algunas inscripciones monumentales rela-
cionadas con la arquitectura, y han sido identificados con artesanos o, con mayor 
probabilidad, con aṣḥāb («jefes») de los diversos talleres de la dār al-ṣinā‘a cali-
fal (Martínez 1995: 142-144; Martínez 1999b: 90). Los que se consigan sobre 
estos recipientes cerámicos han sido considerados como «las firmas» de los arte-
sanos que realizaron o que decoraron dichas piezas (Ocaña 1970: 35; Cano 1996: 
36), a pesar de que en ningún caso estos antropónimos aparecen precedidos del 
término camal («obra de»), como es habitual en los epígrafes sobre otros soportes 
o en piezas cerámicas orientales8 y en algunas andalusíes más tardías. 

Pero es que, además, se han conservado algunas piezas cerámicas cuyos 
grafitos hacen dudar de que esa identificación de los antropónimos consignados 
con firmas de los artesanos pueda ser aplicable en todos los casos. Es lo que su-
cede con los ataifores de Madīnat al-Zahrā’ que reproducen el ism Naṣr, bien ais-
lado o bien seguido del nombre de oficio al-ṭabbāḫ («el cocinero»)9 [FIG. 7]. Este 
mismo texto, Naṣr al-ṭabbāḫ («Naṣr el cocinero») se repite en otros ataifores de 
al-Zahrā’: en uno se conserva casi entero y en otros dos de manera muy fragmen-
taria [FIG. 8]. El nombre Naṣr es suficientemente conocido a través de la epigrafía 
lapidaria, pues aparece tras el término camal («obra de») en pilastras y capiteles 
del interior del Salón Rico de al-Zahrā’ (Martínez 1995: 114, 143, n.º 6), en la 
Mezquita Aljama de Córdoba, en una cartela del interior del miḥrāb, y en un ca-
pitel del Baño del Albaicín, en Granada (Ocaña 1936-1939: 166-167, n.º 1; Ocaña 
1986: 65, láms. I-IV), pero es la primera vez que se documenta en compañía de 
ese nombre de oficio. Si tenemos en cuenta la función de este tipo de piezas ce-
rámicas, servicio de mesa, la ausencia del término camal y el significado del tér-
mino al-ṭabbāḫ, es legítimo plantear la hipótesis de que este Naṣr al-ṭabbāḫ no 
fuese el artesano que realizó o decoró estas piezas, sino el destinatario de las mis-
mas. Lo mismo se puede decir en el caso de otro ataifor10 [FIG. 9], cuyo grafito 
reproduce el ism Fatḥ, también conocido por la epigrafía lapidaria (Martínez 

 
8 Como en el conocido cuenco de cerámica procedente de Raqqa y conservado en el Museo 

de Damasco, cuyo epígrafe reproduce camal Ibrāhīm al-Naṣrānī («obra de Ibrāhīm el cris-
tiano»), y la indicación de que se realizó en Ḥira «para el príncipe Sulaymān, hijo del Príncipe 
de los creyentes» (ABDELJAOUAD 2020: 51). 

9 En un artículo de Sonia Gutiérrez sobre la arqueología de la producción artesanal en Al-
Andalus se alude a este ataifor y a otros de Madīnat al-Zahrā’ de características similares, pero 
sin proporcionar la lectura de estos epígrafes marginales, que ha permanecido sin descifrar 
hasta ahora (GUTIÉRREZ 2016: 586-587, fig. 4, lám. XXXVII). 

10 Reproducido por Sonia GUTIÉRREZ (2016: 587, fig. 4, lám. XXXVII) 



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

206 
 

1995: 142-143), seguido del calificativo al-carīf11, cuyo significado en este con-
texto omeya es el de «el inspector», «el maestro de obras», quien debía ser el 
destinatario de la pieza, al igual que Fā’iq, «gran servidor» (al-fatà l-kabīr) del 
califa al-Ḥakam II (Martínez 2015b: 28, 67, n.º 19; Barceló 2019: 397-400, n.º 2), 
cuyo nombre se consigna en el ataifor con doble leyenda marginal ya mencionado, 
y al igual que las ŷawārī del harén califal, también citadas antes. En todos estos 
casos, insisto, se trataría de los destinatarios de las piezas y no de quienes las 
realizaron o decoraron.  

No quiero dejar de mencionar, en este contexto de Al-Andalus omeya, los 
hallazgos cerámicos realizados en pecios de Agay y Batéguier, en las costas del 
sur de Francia, por su indudable interés para el tema que nos ocupa. Se trata de 
una serie de recipientes cerámicos de escaso tamaño, jarras, ánforas, botellas, que 
ostentan en su superficie grafitos incisos y han sido datados entre finales del siglo 
IX y la primera mitad s. X12. Las analíticas bioquímicas realizadas han permitido 
determinar que las arcillas de estos recipientes proceden de la Bética y que la 
mercancía mayoritaria de este comercio marítimo no era otra que el vino tinto13, 
que procedente de Al-Andalus se transportaba desde las costas del levante penin-
sular (Ricarté, Gutiérrez 2015: 213-216, 222-224). La lectura de estos grafitos 
incide en este sentido, pues entre los diversos antropónimos consignados [FIG. 
10], Aḥmad, Muḥammad, Sacīd, Ḥasan o Abū Ḥasan, se incluye repetidamente 
un término muy significativo: sānī/sānī/sābi’, que entre otras posibles lecturas y 
significaciones tiene la de «comerciante de vino», «el que comercia y transporta 
vino de un territorio a otro». Por tanto, otra vez se plantea la posibilidad de que 
estos antropónimos se refieran bien a los marinos que comerciaban con estos pro-
ductos, bien a los destinatarios o los propietarios de estos recipientes.  

En cuanto al siglo XI, tras la caída del califato omeya y la fragmentación 
política de Al-Andalus14, dos taifas destacan en el ámbito de la cerámica epigra-
fiada, la de Sevilla y la de Valencia. Es de especial relieve la vajilla de lujo de los 
Banū cAbbād sevillanos, que ha sido estudiada por Anja Heidenreich y Carmen 
Barceló y, desde el punto de vista epigráfico en especial por esta última (Barceló 

 
11 Este término aparece con scriptio defectiva, sin el grafema yā’ inicial de prolongación. V. 

MARTÍNEZ ENAMORADO (2015: 144, lám. II) reprodujo parcialmente este epígrafe (sin el ism) 
y leyó erróneamente al-cizz wa-…, traduciendo también de forma anómala el sustantivo cizz 
como «la bendición y…». 

12 Tuve ocasión de estudiar dichos escritos a petición de Catherine Ricarté y de Sonia Gutié-
rrez. 

13 Sobre las variedades de uvas cultivadas y la producción de vino en Al-Andalus entre los 
siglos X y XV, véase LAGARDÈRE (1997). Sobre este comercio en el Mediterráneo BRAMOULLÉ 
ET AL. (2018: 200-202). 

14 Son varias las publicaciones que han visto la luz en las últimas décadas sobre el siglo XI 
andalusí. en algunas de ellas he podido colaborar, analizando el aspecto específico de la epi-
grafía de ese periodo (ZOZAYA, KURTZ 2014; SARR 2018; MALPICA 2019; GARCÍA 2025). 



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

207 
 

2007: 305-306, n.º 3.2; Barceló, Heidenreich, 2014; Heidenreich, Barceló 2017; 
Barceló 2023)15.  

Las piezas de los Banū cAbbād que aquí interesan son unos ataifores ex-
cepcionales, en loza dorada, realizados en la dār al-ṣināca de estos soberanos de 
Sevilla. Se conservan ejemplares o fragmentos de ellos en el Museo Arqueológico 
de Sevilla, en el Museo de Silves y en el Museo Arqueológico de Córdoba, entre 
otros. Por su borde superior discurre una inscripción cúfica [FIG. 11] de la misma 
modalidad gráfica que presentan las inscripciones lapidarias de la dinastía (Mar-
tínez 2014a: 176-177, fig.11; Martínez 2015a: 47-49). Sus textos, reconstruidos 
por Carmen Barceló (Barceló, Heidenreich 2014: 266-269; Barceló 2023: 179-
182), reproducen uno de los formularios-tipo de las inscripciones fundacionales 
del alcázar de Madīnat al-Zahrā’ y de los objetos suntuarios de marfil o metal 
califales (Martínez 1995: 138-142; Martínez 1999b: 86, 94, nota 45), retomados 
por los soberanos de esta dinastía taifa, y especifican que estos objetos fueron 
ordenados realizar bien por orden del primer soberano cabbādí, al-Muctaḍid bi-
Llāh (1041-1069) o bien por su sucesor al-Muctamid calà Allāh (1069-1091) [FIG. 
12], quienes aparecen con los mismos laqab/s en Allāh que en las inscripciones 
monumentales, añadiendo a los dos precedentes los de al-Manṣūr bi-faḍl Allāh y 
al-Mu’ayyad bi-naṣr Allāh, respectivamente16. Se consignan también los nombres 
de los encargados de la ejecución, tras calà yaday («bajo la dirección de») y se 
especifica que la pieza fue realizada «en su alcazaba» (fī qaṣabati-hi)17. El talante 
del formulario utilizado, que no es el habitual de objetos cerámicos, como se ha 
adelantado, junto al tipo de grafía empleado, indica que estos objetos de lujo te-
nían un carácter eminentemente conmemorativo, protocolario y propagandís-
tico18. 

Por lo que respecta a la cerámica de mesa de la taifa de Valencia, cuyos 
soberanos eran de origen eslavo (Barceló 1998: 81-84, 145-188; Barceló 2016; 
Martínez 2018: 93), en excavaciones recientes ha venido apareciendo una abun-
dante serie de ataifores, vidriados en verde y blanco, como los del califato omeya. 
Algunos están completos, otros son solo fragmentos, de los que se han localizado 
en torno a 100, pero, por los epígrafes que presentan en la zona central, en un 

 
15 Y por mí misma en el contexto de la grafía propagandística del resto de taifas andalusíes 

(MARTÍNEZ 2014a: 177; MARTÍNEZ 2018: 117-118, fig. 22; MARTÍNEZ 2025b: 707-708). 
16 Sobre los laqab/s honoríficos en Allāh, que había sido prerrogativa califal, de los soberanos 

de la taifa cabbādí (MARTÍNEZ 2014a: 176-177; MARTÍNEZ 2018: 116-118; MARTÍNEZ 2025b: 
707-708). 

17 Lectura de C. Barceló que corrige la anterior bi-qaṣri-hi («en su palacio») de la misma 
autora (BARCELÓ 2023: 179, 181-182). 

18 Fue Manuel Acién Almansa quien en primer lugar llamó la atención sobre estas piezas de 
la vajilla de reflejo dorado, y su relación con la grafía propagandística de los soberanos ca-
bbādíes, en un artículo sobre la cultura material del siglo XI (ACIÉN 2001: 509-510), reeditado 
en el volumen 2 de sus Obras escogidas (ACIÉN 2021: 713, figs. 36-37.) 



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

208 
 

cúfico simple muy cuidado y con rasgos gráficos iniciados en el siglo XI, se puede 
afirmar que todos pertenecen al mismo tipo.  

En un poster de Pau Armengol y Carmen Barceló, presentado en el XIV 
Congreso de la Asociación Internacional para el Estudio de la Cerámica Medie-
val y Moderna en el Mediterráneo, celebrado en Rávena, julio 2024, se dieron a 
conocer estas piezas [FIG. 13], con la lectura e interpretación de sus inscripciones, 
detallando otros ejemplares similares aparecidos en Albarracín, Toledo, Málaga 
o Mértola19. El interés de estas objetos deriva de las breves expresiones reprodu-
cidas en sus epígrafes, pues hasta ahora no se habían documentado ni descifrado 
correctamente20. Todos estos epígrafes empiezan con el imperativo kul, de la raíz 
akala («comer»), seguido de una serie de sustantivos, formados por denominati-
vos en femenino, que designan nombres de hasta cuatro recetas andalusíes, cono-
cidas por las fuentes árabes medievales y por los recetarios conservados. Estos 
breves epígrafes reproducen los siguientes textos: kul baqliyya («come ba-
qliyya»), de baql, verdura, un estofado de carne y verduras de origen oriental e 
introducido en Al-Andalus por el famoso Ziryab;  kul qarciyya («come qarciyya»), 
de qarc, calabaza, un guiso en el que predomina la calabaza; kul ŷulaydiyya 
(«come ŷulaydiyya»), del diminutivo ŷulayd, con el significado de ‘encostrado’, 
que debe referirse  a la técnica, que describe Manuela Marín, de encostrar con 
huevos batidos una receta ya casi terminada, habitualmente de berenjenas (Marín 
2020), como se indica en el recetario del murciano Ibn Razīn al-Tuŷībī (Marín 
2007; Rueda 2024: 16-17); y por último kul ġassāniyya («come ġassāniyya»), 
receta de origen oriental, de carne de cordero con leche agria. Debe su nombre a 
los gassāníes, dinastía árabe cristiana vasalla del imperio bizantino y pronto isla-
mizada (Lapidus 1988: 16, 17, 42). Todas estas recetas se usaban en Al-Andalus 
y el Magreb y aparecen recogidas en el recetario de Ibn Razīn21.  

Puede elucubrarse acerca del sentido, o del porqué, de estos escritos que 
incitan a comer determinados platos, incluyendo el objetivo puramente comercial, 
pero lo que está claro es que estas piezas, por sus características, estaban destina-
das a las élites sociales, la ḫāṣṣa del momento, a los propios soberanos de la taifa, 
a sus familiares, a personas de su entorno o a los altos cargos de la administración.  

 

 
19 Recientemente se ha publicado el estudio de estas cerámicas por las mismas autoras 

(ARMENGOL, BARCELÓ 2024) 
20 En publicaciones anteriores se interpretó erróneamente alguno de estos epígrafes (BARCELÓ 

2018: 257-258, fig. 10). 
21 Sobre la interpretación de los epígrafes y descripción de las recetas citadas (ARMENGOL, 

BARCELÓ 2024: 34-41, 47-52). 



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

209 
 

 

ALGUNOS RECIPIENTES Y GRANDES CONTENEDORES CERÁMICOS DE LOS SIGLOS 
XII-XIV 

De la etapa de dominio almorávide, entre finales del siglo XI y primera mitad del 
XII, solo voy a tratar de los epígrafes que ostentan las cerámicas procedentes del 
interesantísimo yacimiento arqueológico de Albalat (Romangordo, Cáceres). He 
tenido ocasión de conocer y analizar estas inscripciones a petición de Sophie Gi-
lotte, la responsable de las excavaciones que se vienen realizando en dicho en-
clave. La primera pieza a reseñar, entre otras que ha proporcionado el yacimiento, 
es un fragmento de cántaro [FIG. 14] que presenta un grafito en árabe dispuesto 
en vertical y realizado con trazo inciso mediante un elemento punzante sobre la 
pasta de barro aún fresca. En él se puede leer el ism Mufarriŷ, con todos los gra-
femas unidos por un trazo que marca la línea de base de escritura22. Este ism se 
documenta en epígrafes de Al-Andalus y del Magreb datados en la primera mitad 
del siglo XII23.  

La otra pieza de la misma procedencia es un fragmento de tinaja globular, 
con dos líneas de grafía árabe [FIG. 15], en un estilo próximo a la cursiva y con 
anotación subsidiaria de puntos diacríticos. El texto reproducido es hādā (sic, por 
hādihi) ḫābiya li-Ḫalīfa / bn Yūsuf bn … («esta es una tinaja de Ḫalīfa b. Yūsuf 
b. …» o «esta es una tinaja para Ḫalīfa b. Yūsuf b. …») (Cáceres et al. 2016: 316; 
Gilotte, Cáceres, Martínez 2017: 62-63, n.º 13). Se trata de una inscripción muy 
relevante porque es la primera vez que se documenta en el registro material y 
epigráfico andalusí el término ḫābiya («tinaja»)24 y porque ratifica que los antro-
pónimos reproducidos en los epígrafes sobre objetos cerámicos no siempre se re-
fieren a los artesanos o alfareros, sino que, como se ha argumentado antes, se 
pueden referir a los destinatarios de las piezas, especialmente cuando no se con-
signa el término camal («obra de»), como en este caso, aunque no se puede saber 
con seguridad si serían los propietarios o los intermediarios de las mismas. Lo 
cierto es que no es un caso único en Albalat, sino que existen otros fragmentos de 
tinajas que reproducen algún ism, Ibrāhīm, Ḫālid, o alguna nisba incompleta. To-
dos estos epígrafes se han realizado sobre el barro aún fresco, antes de la cocción 

 
22 S. Gilotte me consultó sobre este fragmento, y me envió material gráfico, a finales de no-

viembre de 2023. 
23 Como en la inscripción funeraria de Beja (Portugal), con el epitafio de un tal Muḥammad 

b. Mufarriŷ, fallecido el año 531/1136-1137 (GOULART DE MELO 1989: 105-106, n.º 6), o la 
inscripción de la mezquita al-Qarawiyyīn de Fez, fechada en el año 528/1133-1134, en la que 
se lee ṣanaca hādihi al-qubba Salama b. Mufarriŷ («hizo esta qubba Salama b. Mufarriŷ») 
(TERRASSE 1968: 78). 

24 Sí estaba documentado a través de otras fuentes escritas medievales (ROSELLÓ 1991: 20). 



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

210 
 

de la pieza y en el propio taller de alfarería (Gilotte, Cáceres, Martínez 2017: 64-
65, n.º 14-15)25.  

A partir de la etapa almohade, y especialmente en la nazarí, proliferan las 
inscripciones en todo tipo de recipientes cerámicos, y también en la vajilla de 
mesa, en consonancia con la presencia abrumadora de la grafía en otros ámbitos, 
como el de la decoración parietal del interior y exterior de los edificios (Martínez 
2005: 7, 35-36; Martínez 2015a: 53, 56-58). 

La transformación más importante de la escritura árabe ornamental bajo el 
impulso almohade consistió en la adopción oficial y la generalización del uso de 
la grafía cursiva en el registro epigráfico y en la complicación formal del cúfico. 
Ambos determinan en primer lugar el valor propagandístico de estas escrituras 
(Martínez 1997b: 419-424). A ello se añade la ruptura que se produjo en el terreno 
de los formularios, con la adopción de un contenido exclusivamente coránico y 
religioso en las inscripciones oficiales, la repetición de las denominadas «eulogias 
en Allāh», o frases de alabanza al Dios único, y la irrupción de un léxico relacio-
nado con las temáticas de la dicha y del bienestar (ġibṭa, cizz/a, baraka, yumn, 
surūr, tawfīq, nicma, entre otros) tal y como las concebía la teología sufí (Martínez 
1997b: 434-439, 442-443; Martínez 2014b: 141-145, 148-149, 152). Este tipo de 
términos se usó en todo tipo de inscripciones y de soportes y entre ellos los objetos 
cerámicos de uso doméstico. 

A pesar de la apariencia de fijeza y perennidad que parece desprenderse de 
que algunos de estos vocablos se incluyan en epígrafes de cronologías diversas, 
este léxico adquirió en determinadas épocas una carga semántica y un valor sim-
bólico específicos, como se desprende de su utilización en combinaciones inno-
vadoras y con vocablos no documentados en las etapas precedentes. Es lo que 
sucede con la expresión doble al-yumn wa-l-iqbāl («la felicidad y la prosperi-
dad»), que se documenta por primera vez en cerámicas estampilladas almohades 
(Riera, Roselló, Soberats1997: 169; Barceló 2018: 254-255, fig. 8), de los siglos 
XII y XIII, y se convierte en un motivo epigráfico de gran estabilidad, y realizado 
siempre en grafía cursiva, durante la etapa postalmohade, especialmente en la na-
zarí, en la cerámica estampillada y en la de lujo, como en los célebres jarrones de 
la Alhambra (Roselló 1992: 358-359, n.º 112; Casamar 1995: 403-404, n.º 161).  

Durante la etapa almohade este léxico se repite en recipientes cerámicos 
de mesa, como en los ataifores de cuerda seca en los que se reproduce el término 
baraka («bendición»). Uno se conserva en el Museo de Málaga con este término 
como motivo central y varios de ellos hallados en Mértola (Portugal), bien como 
único motivo central o bien repetido varias veces en la parte exterior de la pieza 
[FIG. 16] (Gómez, Déléry 2002: 29-32, fig. 17, n.º 12, 21, 23).   

 
25 Sobre la particularidad de estas producciones cerámicas de Albalat y sus epígrafes, véase 

CÁCERES ET AL. 2016. 



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

211 
 

La producción más genuina de época almohade son las tinajas estampilla-
das, generalmente vidriadas en verde, total o parcialmente, de las que se conser-
van un buen número en diversos museos de la península ibérica y en las que tam-
bién se repite este mismo léxico en estampillas con breves epígrafes en cúfico y 
cursiva [FIG. 17] (Khawli 1992; Gómez 2014: 199-200, n.º 198; Grupo Ciga 
2016: 188, figs. 1, 6-7; Ramos 2022: 1070, 1072, 1080-1081, figs. 372-373, 379-
380). Entre ese léxico de gran fijeza, merece la pena destacar el término al-tawfīq 
(«la asistencia divina»), que se repite también asiduamente en las tinajas estam-
pilladas [FIG. 18], ya que este término se incluye también en las leyendas de los 
dinares almohades y no es por azar que en las cartas dirigidas por el Mahdī ibn 
Tūmart a los almohades aparezca repetidamente la expresión wa-calamū waffaqa-
kum Allāh («y sabed, que Dios os asista») (Lévi-Provençal 1928: 3-9 texto árabe). 
La especial significación que este y otros términos tuvieron en las bases de legi-
timidad del califato almohade, su proyección en la escritura propagandística de 
los califas mu’miníes y su utilización en estos objetos cerámicos, indica que su 
uso hubo de estar asociado a la implantación y reconocimiento del dominio al-
mohade (Martínez 1997b: 444). 

En este mismo ámbito de la cerámica estampillada de época almohade, se 
debe destacar la especificación de marcas de taller o de artesano, pero ahora a 
través de una grafía cúfica de gran relieve, y no mediante escritos marginales, co-
mo había sido habitual con anterioridad. Así en un fragmento de tinaja, vidriado 
en verde, aparecida en Ronda (Málaga), se conserva una estampilla con el texto, 
en cúfico y en dos renglones, camal/Ḥasan («obra de/Ḥasan») y en un fragmento 
de jarra procedente del Castillo de Gibralfaro, en Málaga, se reproduce camal al-
Qabṭāli («obra de al-Qabṭālī»), pero ahora en un cúfico simple exciso que ocupa, 
en gran tamaño, la faja central de la pieza, por encima de los motivos decorativos 
arquitectónicos (Acién 1996: 185, figs. 1-4. ). En opinión de M. Acién, en ambos 
casos se trataría de una propaganda del taller o del artesano, entendida como un 
reconocimiento de calidad. 

Por último, los nazaríes mantuvieron e incluso acentuaron algunas de las 
pautas marcadas por los almohades en epigrafía, al igual que sucedió con otras 
dinastías postalmohades. Junto a Granada, capital del sultanato, la relevancia de 
Málaga se intensificó en época nazarí, al pasar a ocupar un papel central en la 
economía del sultanato, y en el exterior gracias a la exportación de un producto 
de lujo, la célebre loza dorada malagueña. 

Este tipo de cerámica presenta epígrafes en cursiva y ornatos pintados en 
azul cobalto sobre la superficie vidriada en blanco. Aunque algunos objetos cerá-
micos de mesa presentan la expresión antes mencionada al-yumn wa-l-iqbāl [FIG. 
19], lo habitual es que el término recurrente sea al-cāfiya («la felicidad»), repetido 
en todo tipo de objetos cerámicos de mesa. Es interesante el hecho de que otros 
términos muy usados con anterioridad, apenas tengan una presencia esporádica 
en la cerámica nazarí, mientras que ahora se repiten habitualmente al-yumn al-



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

212 
 

dā’im al-cizz al-qā’im  («la dicha permanente, la gloria eterna») y, sobre todo, al-
cāfiya que se reproduce en ataifores, escudillas, orzas, jarras, etc. [FIG. 20], a ve-
ces en una grafía cursiva muy evolucionada, y que vino a representar la loza do-
rada nazarí, convertida en la señal distintiva del propio sultanato (Acién 1979: 
232-233, lám. IV).  
 
Ya para terminar esta exposición, breve y sin duda incompleta, y a modo de con-
clusión, quiero exponer unas muy escuetas reflexiones: por lo expuesto hasta 
aquí, la epigrafía de los recipientes de mesa da cuenta de la actividad de los arte-
sanos y del vigor de los intercambios comerciales y, asimismo, se hace eco de las 
tendencias promovidas por el poder en las inscripciones oficiales, pero de lo que 
no cabe duda es de que la epigrafía multiplica el valor histórico de cualquier ob-
jeto y se integra, como no podía ser de otra forma, en el discurso contextual de la 
arqueología. 
 

BIBLIOGRAFIA 
 
ABDELJAOUAD, L. (2020): «À propos d’un témoignage épigraphique daté sur une vaisselle 

d’al‑Fusṭāṭ (256/869‑70)». Bulletin d’études orientales 67, 43-57. 
ACIÉN ALMANSA, M. (1979): «Los epígrafes en la cerámica dorada nazarí. Ensayo de cronolo-

gía», Mainake 1, 223-234. 
ACIÉN ALMANSA, M. (1996): «Cerámica y propaganda en época almohade». Arqueologia Me-

dieval 4, 183-191. 
ACIÉN ALMANSA, M. (2001): «Del estado califal a los estados taifas. La cultura material». Actas 

V Congreso de Arqueología Medieval Española. Valladolid 22-27 marzo 1999. Valla-
dolid, Junta de Castilla y León. Asociación Española de Arqueología Medieval, 493-
513. 

ACIÉN ALMANSA, M. (2021): Obras Escogidas II. Ed. de Salvatierra Cuenca, V. y Martínez 
Núñez. M. A. Jaén, UJA Editorial. 

AMORÓS RUIZ, V. (2022): «La cerámica de al-Andalus al inicio de la islamización: el siglo 
VIII». En López Martínez de Marigorta, E. (ed.), Una nueva mirada a la formación de 
al-Andalus. La arabización y la islamización desde la interdisciplinareidad.(Documen-
tos de Arqueología Medieval 18). Vitoria, Universidad del País Vasco, 53-76. 

ARMENGOL, P., BARCELÓ TORRES, C. (2024): «Cerámica andalusí del siglo XI de la serie 
‘come’. Epigrafía y recetas». Boletín de Arqueología Medieval 22, 37-55. 

BARCELÓ, M. (1993): «Al-Mulk, el verde y el blanco. La vajilla califal omeya de Madīnat al-
Zahrā’». En Malpica Cuello, A. (ed.), La cerámica altomedieval en el Sur de al-Anda-
lus. Primer encuentro de Arqueología y Patrimonio: Salobreña, 1991. Granada, Uni-
versidad de Granada, Servicio de Publicaciones, 291-300. 

BARCELÓ TORRES, C. (1998): La escritura árabe en el país valenciano. Inscripciones monu-
mentales, 2 vols. Valencia,  Universidad de Valencia. 

BARCELÓ TORRES, C. (1999): «Un grafito árabe en la pieza cerámica (30)». En Caballero Zo-
reda, L. y Sáez Lara, F. (eds.), La Iglesia mozárabe de Santa Lucía del Trampal, Al-
cuéscar (Cáceres). Memorias de Arqueología Extremeña, n.º 2. Mérida, Consejería de 
Cultura de la Junta de Extremadura, 209. 



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

213 
 

BARCELÓ TORRES, C. (2007): «Las cerámicas con epígrafes árabes». En HEIDENREICH, A., 
Islamische Importkeramik des Hohen Mittelalters auf der Iberischen Halbinsel. Mainz, 
German Archaeological Institute. Philipp Von Zabern, 293-312. 

BARCELÓ TORRES, C. (2014): «Epitaph on an cĀmirī (Cordova 374 H / 985 CE)». Journal of 
Islamic Archaeology 1.2, 121-142. 

BARCELÓ TORRES, C. (2016): «Epitafs de la taifa de Dénia (1012-1092)», Aguaits. Revista d'in-
vestigació i assaig 36, 35-68. 

BARCELÓ TORRES, C. (2018): «Epigrafia àrab em ceràmica». En Armengold Machí, P. (ed.), 
L’argila de la mitja lluna. La ceràmica islàmica a la ciutat de València, 35 anys d’ar-
queologia urbana. Valencia, Ajuntament de València, 233-342. 

BARCELÓ TORRES, C. (2019): «Seis epígrafes árabes de Andalucía». Anales de Arqueología 
Cordobesa 30 (2019), 393-420. 

BARCELÓ TORRES, C. (2023): «Loza dorada de la taifa de Sevilla. Novedades epigráficas». Ar-
queología y Territorio Medieval 30, 173-195. 

BARCELÓ TORRES, C., HEIDENREICH, A. (2014): «Lusterware made in the Abbadid taifa of Se-
ville (eleventh century) and its early production in the Mediterranean region». 
Muqarnas. An Annual on the Visual Culture of the Islamic world 31, 245–276. 

BRAMOULLÉ, D., RICHARTÉ-MANFREDI, C., SACCO, V.,   GARNIER, N. B., TRÉGLIA, J. C. et al. 
(2018): «Le mobilier céramique dans la Méditerranée des Xe-XIIe siècles: données ar-
chéologiques et sources judéo-arabes». Les Annales Islamologiques 51,191-221.  

CÁCERES GUTIÉRREZ, Y., CAPELLI, C., GARNIER, N., GILOTTE, S., DE JUAN ARES, J., RICARTÉ, 
C. (2016): «Les jābīyat-s (jarres) d’Albalat (1ère moitié du XIIe siècle, Estrémadure). 
Vers une approche pluridisciplinaire». Actes du Ier Congrès International Thématique 
de l’AIECM3. Montpellier-Lattes 19-21 novembre 2014. Aix-en- Provence, AIECM3, 
311-317. 

CANO PIEDRA, C. (1996): La cerámica verde-manganeso en el palacio cordobés de Madīnat 
al-Zahrā’. Granada, El Legado Andalusí. 

CASAMAR, M. (1995): «Jarrón de las gacelas». En Arte islámico en Granada. Propuesta para un 
Museo de la Alhambra. Granada, Editorial Comares, 403-406, n.º 161. 

CASAL GARCÍA, M. T. (2018): «The rabad of Šaqunda in Umayyad Córdoba (750-818 Ad)». 
En Panzram,  S. y  Callegarin, L. (eds.), Entre Civitas y Madīna. El Mundo de las 
ciudades en la Península Ibérica y en el Norte de África (siglos IV-IX). Madrid, Casa 
de Velázquez, 119-135. 

CASAL GARCÍA, M. T. (2019): El arrabal de Šaqunda: un modelo temprano de urbanismo 
omeya en el Mediterráneo occidental. Tesis doctoral. Córdoba, Universidad de Cór-
doba.  

CASTILLO PÉREZ DE SILES, F., GARCÍA BENAVENTE, R. (2013): «Los hornos califales de cerá-
mica hallados en El Cortijo del Cura (Córdoba)». En García Porras, A. (ed.), Arqueo-
logía de la producción en Época Medieval. Granada, Alhulia, 155-176. 

ESCUDERO ARANDA, J. (2001): «La cerámica califal de Madinat al-Zahra». En Viguera Molins, 
M. J. y Castillo, C. (coords.), El esplendor de los Omeyas cordobeses. La civilización 
musulmana de Europa Occidental. Exposición en Madinat al-Zahra’. 3 de mayo a 30 
de septiembre de 2001. Granada, El Legado Andalusí, vol. Estudios, 398-407. 

FERRER ABARZUZA, A., GRAZIANI ECHÁVARRI, G., MARTÍNEZ ENAMORADO (2015): «Una ins-
cripción árabe sobre el asa de un ánfora tardoantigua hallada en Formentera». En Mar-
tínez Ortega, A. y Graziani Echávarri, G. (coords.), VI Jornades d'arqueologia de les 
Illes Balears, Formentera 26, 27 i 28 de setembre, 2014. Formentera, Consell insular 
de Fomentera, 331-342. 



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

214 
 

GARCÍA SANJUÁN, A. (ed.) (2025): The Taifa Kingdoms. Reconsidering 11th-Century Iberia. 
Leiden-Boston, Brill. 

GILOTTE, S., CÁCERES GUTIÉRREZ, Y., DE JUAN ARES, J. (2017): «Ataifor con decoración epi-
gráfica». En Gilotte S. y Cáceres Gutiérrez, Y. (eds.), Al-Balāt. Vida y guerra en la 
frontera de Al-Andalus (Romangordo. Cáceres). Cáceres, Diputación de Cáceres. Junta 
de Extremadura, 56, n.º 2. 

GILOTTE, S., CÁCERES GUTIÉRREZ, Y., MARTÍNEZ NÚÑEZ, M. A. (2017): «Tinajas epigrafiadas». 
En Gilotte, S. y Cáceres-Gutiérrez, Y. (eds.), Al-Balat. Vida y guerra en la frontera de 
al-Andalus (Romangordo, Cáceres). Cáceres, Diputación de Cáceres. Junta de Extre-
madura, 62-65, n.º 13-15.  

GÓMEZ MARTÍNEZ, S., DÉLÉRY, C. (2002): Cerâmica em corda seca de Mértola, Mértola, 
Câmara Municipal de Mértola. 

GÓMEZ MARTÍNEZ, S. (2014): «Jarre». En Lintz, Y., Déléry, C. y Tuil Leonetti, B. (eds.): Le 
Maroc Médiéval. Un empire de l’Afrique à l’Espagne. París, Musée du Louvre. 

GOULART DE MELO BORGES, A. (1989): «As inscriçōes lapidares do Museu de Beja». Arqueo-
logia XX, 98-109. 

GRUPO CIGA (CERÂMICA ISLÂMICA DO GHARB AL-ÂNDALUS), ET Al. (2016): «Acerca de las ce-
rámicas de almacenamiento: las tinajas (al-hawābī) en el Garb al-Andalus». Actes du 
Ier Congrès International Thématique de l’AIECM3. Montpellier-Lattes 19-21 novem-
bre 2014. Aix-en-Provence, AIECM3, 185-198. 

GUTIÉRREZ LLORET, S. (2006): «Cerámica y escritura: dos ejemplos de arabización temprana. 
Graffiti sobre cerámica del Tolmo de Minateda (Hellín, Albacete)».  En Al-Andalus. 
Espaço de mudança. Balanço de 25 anos de história e arqueologia medievais. Semi-
nário Internacional Mértola 16, 17 e 18 de Maio de 2005. Homenagem a Juan Zozaya 
Stabel-Hansen. Mértola, Campo Arqueológico de Mértola, 52-60. 

GUTIÉRREZ LLORET, S. (2007): «La islamización de Tudmīr: balance y perspectivas». En Phi-
lippe Sénac, Ph. (éd.), Villes et campagnes de Tarraconaise et d'al-Andalus (VIe-XIe 

siècles): la transition. Paris-Toulouse, CNRS -Université de Toulouse-Le Mirail, 275-
318. 

GUTIÉRREZ LLORET, S. (2011): «El reconocimiento arqueológico de la islamización. Una mi-
rada desde al-Andalus». Zona Arqueológica 15, 187-210. 

GUTIÉRREZ LLORET, S. (2016): «La mirada del otro: al-Andalus». En Molinari, A., Santangeli 
Valenzani, R., Spera, L. (eds.), L’archeologia della produzione a Roma (secoli V-XV) 
(SECOLI V-XV). Atti del Convegno Internazionale di Studi. Roma, 27-29 marzo 2014. 
Roma-Bari, École française de Rome-Edipuglia, 583-596. 

HEINDENREICH, A., BARCELÓ TORRES, C. (2017): «El inicio de la loza dorada autóctona en la 
Península Ibérica. Una aproximación desde sus epigrafías». En Calvo Capilla, S. (ed.), 
Las artes en al-Andalus y Egipto. Contextos e intercambios: Madrid, La Ergástula, 85-
110. 

KHAWLI, A. (1992): «Lote de cerâmica epigrafiada em estampilagem de Mértola». Arqueologia 
Medieval 1, 7-25. 

LAGARDÈRE, V. (1997): «Cépages, raisin et vin en al-Andalus (Xe-XVe siècle)». Médiévales 
33, 81-90. 

LAPIDUS, I. M. (1988): A History of Islamic Societies. Cambridge, Cambridge University Press. 
LEVI-PROVENÇAL, E. (1928): Documents inédits d'histoire almohade. Fragments manuscrits 

du ‘legajo’ 1919 du Fond Arabe de I 'Escorial.  París, Paul Geuthner. 
MALPICA CUELLO, A. (ed.) (2019): La Granada zirí y el universo beréber. Granada, Patronato 

de la Alhambra y el Generalife, El Legado Andalusí. 



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

215 
 

MARÍN, M. (2007): Ibn Razīn al-Tuğībī. Relieve de las mesas, acerca de las delicias de la co-
mida y los diferentes platos, M. Marín est., trad. y notas. Gijón, Ediciones Trea. 

MARÍN, M. (2020): «Cazuela mojí y capirotada: idas y venidas de una técnica culinaria anda-
lusí». Al-Andalus y la Historia (10 julio, 2020). Disponible en línea: 
https://www.alandalusylahistoria.com/?p=2132 

MARTÍNEZ CAVIRÓ, B. (1991): Cerámica hispanomusulmana. Madrid, Ediciones El Viso. 
MARTÍNEZ ENAMORADO, V. (2015): «A propósito de la introducción de la epigrafía cursiva en 

el Occidente musulmán». En Malpica Cuello, A. y Sarr Marocco, B. (eds.), Arqueolo-
gía Medieval: Epigrafía árabe y Arqueología Medieval. Granada, Alhulia, 137-171. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (1995): «La epigrafía del Salón de cAbd al-Raḥmān III». En Vallejo 
Triano, A. (coord.), Madīnat al-Zahrā’. El Salón de cAbd al-Raḥmān III. Córdoba, Con-
sejería de Cultura de la Junta de Andalucía, 107-152. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (1997a): «Escritura árabe ornamental y epigrafía andalusí». Arqueo-
logía y Territorio Medieval 4, 127-162. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (1997b): «Epigrafía y propaganda almohades». Al-Qanṭara 18.2, 
415-445. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (1999a): «Correos y medios de comunicación y propaganda en al-
Andalus». En Pérez Jiménez, A. y Cruz Andreotti, G. (eds.), Aladas palabras. Correos 
y Comunicaciones en el Mediterráneo. Madrid, Ediciones Clásicas, 133-172.  

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (1999b): «Epígrafes a nombre de al-Ḥakam en Madīnat al-Zahrā’». 
Cuadernos de Madīnat al Zahrā’ , 4, 83-103. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (2001): «Sentido de la epigrafía omeya de al-Andalus». En Viguera 
Molins, M. J. y Castillo, C. (coords.), El esplendor de los Omeyas cordobeses. La civi-
lización musulmana de Europa Occidental. Exposición en Madinat al-Zahra’. 3 de 
mayo a 30 de septiembre de 2001. Granada, El Legado Andalusí, vol. Estudios, 408-
417. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (2005): «Ideología y epigrafía almohades». En Cressier, P., Fierro, 
M. y Molina, L. (eds.), Los almohades: problemas y perspectivas, vol. I. Madrid, CSIC, 
5-52. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (2014a): «La epigrafía árabe durante el periodo de taifas: los afṭasíes 
de Badajoz». En J. Zozaya Stabel-Hansen, J. y Kurtz Schaefer, G.S. (eds.), Bataliús III. 
Estudios sobre el reino aftasí. Remembranza sobre un Ciclo de Conferencias tenido en 
Badajoz el 13 y el 14 de marzo de 2014. Badajoz, Consejería de Educación y Cultura. 
Gobierno de Extremadura, 157-182. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (2014b): «El proyecto almohade a través de la documentación epi-
gráfica: innovación y ruptura». en Cressier, P. y Salvatierra Cuenca, V. (eds.), Miradas 
Cruzadas 1212-2012. La batalla de las Navas de Tolosa. Jaén, Universidad de Jaén, 
139-157. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (2015a): «Epigrafía monumental y élites sociales en al-Andalus». En 
Malpica Cuello, A. y Sarr Marroco, B. (eds.), Arqueología Medieval: Epigrafía árabe 
y Arqueología Medieval. Granada, Alhulia, 19-60. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (2015b): Recientes hallazgos epigráficos en Madīnat al-Zahrā’ y 
nueva onomástica relacionada con la dār al-ṣināca califal, Anejos de Arqueología y 
Territorio Medieval 1. Jaén, Universidad de Jaén. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (2018): «La epigrafía de las taifas andalusíes». En SarrMarroco, B. 
(ed.), Ṭawā’if. Historia y arqueología de los reinos de taifas. Granada, Alhulia, 85–
118. 



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

216 
 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (2022): «Élites femeninas en al-Andalus: de nuevo sobre mujeres a 
través del registro epigráfico». En Pérez Beltrán, C. (ed.) Mujeres en contexto árabe. 
Motor de cambio social, Granada: Universidad de Granada, 2022, 93-110. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (2023): «When the stones speak: believing, living and dying in 
Qurṭuba. The Arabic epigraphy». En Monferrer Sala, J. P. y MOTERROSO, A. (eds.), 
A Companion to Late Antique and Medieval Cordoba. Capital of Roman Baetica and 
Caliphate of al-Andalus. Leiden-Boston, Brill, 304-336.  

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (2025a): «The Epigraphy of Madīnat al-Zahrāʾ as a Propaganda 
Tool». En Vallejo Triano, A. y Manzano Moreno, E. (eds.), Madinat al-Zahra: The 
Radiant Capital of Islamic Spain (Institute for the Study of Ancient World. Exhibition 
Catalogs series). Nueva York-Oxford, Institute for the Study of Ancient World-New 
York University-Princeton University Press,168-177. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (2025b): «Arabic Epigraphy of al-Andalus during the Eleventh Cen-
tury: The Taifa Kingdoms». En García Sanjuán, A. (ed.), The Taifa Kingdoms. Recon-
sidering 11th-Century Iberia. Leiden-Boston, Brill, 684-716. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A., ACIÉN ALMANSA, M. (2004): «La epigrafía de Madīnat al-Zahrā’». 
Cuadernos de Madīnat al-Zahrā’ 5, 107-158. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A., DE MIGUEL IBÁÑEZ, M. P., GUTIÉRREZ LLORET, S. (2020): «Anillos 
con epígrafes árabes en contextos funerarios de Pamplona». En Doménech Belda, C. y 
Gutiérrez Lloret, S. (eds.), El sitio de las cosas. La Alta Edad Media en contexto. Ali-
cante, Publicacions Universitat d’Alacant, 175-194. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A., GUTIÉRREZ LLORET, S., AMORÓS RUIZ, V. (2016): «Un mensaje en 
la botella: escritura árabe en contexto. Un ejemplo de El Tolmo de Minateda». Debates 
de Arqueología Medieval (DAM) 6, 11-39.  

MONTILLA TORRES, I. (2025): «The Pottery of Madīnat al-Zahrā’». En Vallejo Triano, A. y 
Manzano Moreno, E. (eds.), Madinat al-Zahra: The Radiant Capital of Islamic Spain 
(Institute for the Study of Ancient World. Exhibition Catalogs series). Nueva York-
Oxford, Institute for the Study of Ancient World-New York University-Princeton Uni-
versity Press, 126-137. 

OCAÑA JIMÉNEZ, M. (1936-1939): «Capiteles epigrafiados del Baño del Albaicín de Granada». 
Al-Andalus 4, 1, 166-168. 

OCAÑA JIMÉNEZ, M. (1970): El cúfico hispano y su evolución. Madrid, Instituto Hispano-Árabe 
de Cultura. 

OCAÑA JIMÉNEZ, M. (1986): «Arquitectos y mano de obra en la construcción de la Gran Mez-
quita de Occidente». Cuadernos de la Alhambra 22, 55-85. 

RAMOS LIZANA, M. (coord.) (2022): Almariyya, Puerta de Oriente. Catálogo de la exposición. 
Museo de Almería, del 22 de abril al 25 de octubre de 2015. Sevilla, Junta de Andalu-
cía, Consejería de Cultura y Patrimonio Histórico. 

RICARTÉ, C., GUTIÉRREZ LLORET, S. (2015) (con la colaboración de C. Capelli, N. Garnier, Mª 
A. Martínez Núñez (lecturas epígrafes), M-P. Jézégou, J-P. Jonqueray y S. Ximenès): 
«Céramiques et marchandises transportées le long des côtes provençales, témoignages 
des échanges commerciaux entre le domaine islamique et l’Occident des IXe-Xe 
siècles». En Richarté, C., Gayraud, R. P. y Poisson, J. M. (eds.), Héritages arabo-isla-
miques dans l'Europe méditerranéenne. París, La Découverte, 209- 227.  

RIERA FRAU, M., ROSELLÓ BORDOY, G., SOBERATS SAGRERAS, N. (1997): «Tinajas con decora-
ción estampada de época almohade de Quesada (Jaén)». Arqueología y Territorio Me-
dieval 4, 163-168.   

ROSELLÓ BORDOY, G. (1991): El nombre de las cosas en al-Andalus: una propuesta de termi-
nología cerámica. Palma de Mallorca, Museo de Palma de Mallorca.  



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

217 
 

ROSELLÓ BORDOY, G. (1992): «Jarrón de las gacelas». En Dodds, J. D. (ed.), Al-Andalus. Las 
artes islámicas en España. Nueva York-Madrid, The Metropolitan Museum  of Art- 
Ediciones El Viso, 358-359.  

ROSELLÓ BORDOY, G. (2015): «Espontaneidad epigráfica. Función, decoración, propiedad a 
partir de las marcas insertas en cerámica». En Malpica Cuello, A. y Sarr Marocco, B. 
(eds.), Arqueología medieval: Epigrafía árabe y arqueología medieval, Granada, Al-
hulia, 63-95. 

RUEDA GARCÍA, F. (2024): La cocina andalusí según dos recetarios almohades. Algunos platos 
de su continuidad. Málaga, Imagraf Impresores. 

SARR MARROCO, B. (ed.) (2018): Ṭawā’if. Historia y Arqueología de los Reinos de Taifas. Pró-
logo de Pierre Guichard. Granada, Alhulia.  

TERRASE, H. (1968) : La mosquée al-Qaraouiyin à Fès, avec une étude de Gaston Deverdun 
sur les inscriptions historiques de la mosquée. París, Klincksieck,  

TORRES BALBÁS, L. (1973): «Arte hispanomusulmán. Hasta la caída del califato de Córdoba». 
En España musulmana: hasta la caída del Califato de Córdoba (711-1031). Institucio-
nes y vida social e Intelectual. Tomo V Historia de España dirigida por Ramón Menén-
dez Pidal. Madrid, Espasa-Calpe S. A., 3ª ed. (1ª 1957), 333-788. 

ZOZAYA STABEL-HANSEN, J., KURTZ SCHAEFER, G. S. (eds.): Bataliús III. Estudios sobre el 
reino aftasí. Remembranza sobre un Ciclo de Conferencias tenido en Badajoz el 13 y 
el 14 de marzo de 2014. Badajoz, Consejería de Educación y Cultura. Gobierno de 
Extremadura. 

 
FIGURAS 

 

 
FIG. 1: Grafito árabe sobre botella cerámica de morfología visigoda.  

Tolmo de Minateda (Hellín, Albacete).  
Martínez, Gutiérrez, Amorós 2016. 



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

218 
 

 
 

 
 

FIG. 2: Epígrafe en la base de una tinaja. Šaqunda (Córdoba).  
Fotografía de M.ª Teresa Casal García. 

 

 
 

FIG. 3: Cerámica verde y manganeso. Ataifores de Madīnat al-Zahrā’.  
Conjunto Arqueológico de Madīnat al-Zahrā’. 



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

219 
 

 
 

 
 

FIG. 4: Ataifor con el término al-mulk y dos antropónimos en espejo. 
Conjunto Arqueológico de Madīnat al-Zahrā’. 

 

 
 

FIG. 5: Fragmento de cerámica con el término ŷāriya (mujer del harén). 
Cano Piedra 1996: 148, lám. XLI. 



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

220 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

FIG. 6: Recipientes cerámicos con el término al-mulk y antropónimos. 
Conjunto Arqueológico de Madīnat al-Zahrā’. 

 
 

 
 
 

 
 

FIG. 7. Ataifores de Madīnat al-Zahrā’ con el ism «Naṣr» 
y con la expresión Naṣr al-ṭabbāḫ («Naṣr el cocinero»). 

Conjunto Arqueológico de Madīnat al-Zahrā’. 
 

 



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

221 
 

 

 
 

FIG. 8: Fragmentos de ataifores de Madīnat al-Zahrā’ con el ism «Naṣr» 
y con la expresión Naṣr al-ṭabbāḫ («Naṣr el cocinero»). 

Conjunto Arqueológico de Madīnat al-Zahrā’. 
 
 

 

 
 

FIG. 9: Ataifor con el grafito Fatḥ al-carīf («Fatḥ el alarife»). 
Conjunto Arqueológico de Madīnat al-Zahrā’. 



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

222 
 

 
FIG. 10: Recipientes cerámicos con grafitos. Lectura de los epígrafes.  
Pecios de Agay y Batéguier (Sur de Francia). Gráfico de C. Ricarté. 

 

 
FIG. 11: Loza dorada de la taifa cabbādī (Sevilla, Palma del Río, Silves y Coimbra).  

Heidenreich, Barceló 2014: fig. 8. 



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

223 
 

  
 

FIG. 12: Ataifores de la taifa cabbādī con inscripciones a nombre de al-Muctaḍid (Museo Ar-
queológico de Sevilla) y al-Muctamid  

(Museo Arqueológico y Etnográfico de Córdoba).  
Barceló 2023: figs 2b, 4a, 4b y 6. 

 
 
 
 

 
 

FIG. 13: Recipientes de mesa cuyos epígrafes se inician con el término kul («come»).  
Valencia, siglo XI. Armengol, Barceló (AIECM3) 2024. 

 



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

224 
 

 
 

FIG. 14: Fragmento de cántaro con epígrafe inciso. Albalat (Romangordo, Cáceres).  
Fotografía de Sophie Gilotte 

 

 
 

FIG. 15: Fragmento de ḫābiya (tinaja) con dos renglones de escritura. Albalat (Romangordo, 
Cáceres). Fotografía de Sophie Gilotte. 

 



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

225 
 

 
 
 
 

 
 

FIG. 16: Ataifores con decoración en cuerda seca de cronología almohade. Mértola (Portugal).  
Gómez, Déléry 2002: 60, 69, 71. 

 
 
 
 

 
 
 

FIG. 17: Estampillas en cúfico de cronología almohade. Museo Arqueológico de Almería.  
Ramos 2022: 1080-1081, figs. 373, 380 

 
 



M.ª ANTONIA MARTÍNEZ NÚÑEZ 
 

 

 

226 
 

 
 

FIG. 18: Izda. Tinaja estampillada con asas. Mértola (Portugal). Gómez 2014: n.º 198.  
Dcha.: Estampillas con el término al-tawfīq («la asistencia»). Almería. Ramos 2022: 1080, 

fig. 379). 
 
 

 
 

FIG. 19: Jarra de dos asas de cronología nazarí, con la inscripción al-yumn wa-l-iqbāl («la di-
cha y la prosperidad»). Museo de Arqueología Nacional. Martínez Caviró 1991: 76, fig. 53. 

 
 



EPIGRAFÍA ÁRABE EN RECIPIENTES DE MESA 
 
 

 

227 
 

 

 
 

FIG. 20: Ataifor y jarra con el término al-cāfiya («la felicidad». Loza dorada malagueña.  
Museo de Málaga y Museo Arqueológico y Etnográfico de Granada. 

 
 

 

 

  

  




